### ברכת לחם האָנְגַ׳רה העשוי מטף

### זהר עמר

בקרב יהודי אתיופיה שעלו לארץ-ישראל מאכלים שונים שנהגו לאכול בארץ מוצאם. המאכל המסורתי השכיח ביותר באתיופיה הוא האנג׳רה – מעין פיתה שטוחה, דקה, מחוררת (בדומה לפנקייק או ללחוח התימני) בטעם חמצמץ, העשויה מזרעי דגן הטֵף. יש המכינים את האנג׳רה על טהרת הטף ויש שמערבבים אותה עם מרכיבים נוספים; מיני דגנים אחרים, גרגרנית החלבה ועוד. האנג׳רה מהווה את הלחם הבסיסי אצל יהודי אתיופיה והיא נאכלת עם רוטב מתובל (ווט) עם מגוון מאכלי בשר, ירקות וכו׳. באזורים שבהם היה הטף שכיח באתיופיה נהגו להכין ממנו מצות בפסח. את גרגרי הטף קונים יהודי אתיופיה בארץ בחנויות מיוחדות ומקורם ביבוא מאתיופיה. מטבע העניין עלתה בארץ שאלת הברכות שיש לברך על המאכלים העשויים מטף ובמאמר זה נתמקד רק בשאלת ברכת הלחם העשוי על טהרת גרגרי הטף.

### תיאור בוטני

הטף מכונה בעברית בן-חילף חבשי (Eragrostis tef), צמח חד-שנתי ממשפחת הדגניים (Gramineae), שגובהו 60 – 90 סיימ. אורך העלים כ- 15 סיימ, רוחבם 2 מיימ ובעל נדנים (בסיסי העלים העוטפים את הגבעול כצנור) המכוסים שערות לבנות בחלקם העליון. המכבד (התפרחת) דלילה ומבודרת. לטף זנים רבים הניכרים בצבעי הגרגרים הקטנים, משחור, חום ועד לבן.

מוצא הצמח בצפון-מזרח אפריקה והוא גדל באדמה חולית, בעל עמידות לתנאים קיצוניים; קרה ויובש. הצמח מהווה גידול חקלאי חשוב באתיופיה (כשליש מכלל מיני הדגניים) ומשמש למספוא, נוי וכאמור גם למאכל.  $^{2}$ 

<sup>\*</sup> פרק מתוך הספר: דגן, לחם ומקדש - זיהוי חמשת מיני דגן, היבטים ריאליים, הלכתיים ורעיוניים (בהכנה)

 $<sup>^{1}</sup>$ גרסה ראשונה של המאמר פורסמה בכתב העת תחומין, כה (תשסייה), עמי 328 – 333. מאמר זה נכתב בעקבות פניה שקיבלתי מאחד מרבני אולפן עולים של אתיופים שליד ישיבת אור עציון.

<sup>126 - 125</sup> ממי, 7, עמי 185, קטמה, אנגילס ואחרים, עמי 28 – 29; פלורה של אתיופיה, 7, עמי 125 - 126 פאהן, ואחרים, עמי

### הגדרת הטף מבחינה הלכתית

 $^{3}$ מבחינה הלכתית ב $^{\prime}$ תבואה $^{\prime}$  נכללו רק חמישה מינים $^{\prime}$  חיטה, שעורה, כוסמת, שבולת שועל ושיפון עלינו אפוא לבחון אם מבחינה הלכתית נחשב הטף לאחד מחמישה מיני דגן. בחינה זו תלויה בראש ובראשונה בזיהוי של חמשת מיני דגו, אלא שאין לנו כיום זיהוי מוחלט לגבי כל חמשת מיני דגו; החיטה והשעורה מזוהים בוודאות ואילו לגבי שאר המינים קיימות מסורות זיהוי אחדות והצעות שונות של חוקרים. למרות קושי זה, דומני שנוכל להלן להציע דרך שתעקוף בעיה זו.

### הטף אינו אחד מחמשת מיני דגו

להלו נראה שהטף אינו נכלל באחד מחמשת מיני דגו. קביעה זו מבוססת על ההנחה שחז"ל לא הכירו מין צמח, והוא לא נכלל בהגדרותיהם. את הדיון בחרנו לפתוח בחיוב הפרשת חלה שהוא רק מהעיסה הנעשית מחמישה מיני דגן. על פי דרשתו של רי שמואל בר נחמן מהמילה יגבולתוי בפסוק (ישעיהו כח כה) למד: ילחם – עד כאן גבולו של לחםי. כלומר רק יגבילתי עיסה מחמשת מינים אלה שנכללו ביגבולותי קבוצה זו יוצרת מאפה המוגדר מבחינה הלכתית ללחם החייב בחלה. $^{4}$  אולם. בעוד שכל הדינים הקשורים לחמשת מיני דגן נוהגים בכל מקום, הרי שחיוב הפרשת חלה מהתורה  $^5$ . חל רק בארץ-ישראל (ומדרבנן גם בחוייל), שנאמר יוהיה באכלם מ**לחם הארץי** (במדבר טו יט בתרגום ירושלמי לפסוק זה נאמר במפורש שהפרשת חלה רק מחמשת מיני דגו: יולא מו אוריזא ודוחניא וקטניי.

ביסוד קביעה זו היא ההנחה שחמשת מיני דגן גדלו בתקופת המקרא ובתקופת חז"ל בארץ-ישראל, ואף אם נאמר שחלק מהם יובאו מחו"ל, הם היו מוכרים לתושבי הארץ. אולם על פי כל הנתונים שבידינו הטף לא גדל בארץ-ישראל בתקופות הקדומות; אין לכך ראיות מהמקורות הכתובים ולא בארץ (Eragrostis) מהממצא הבוטנו- ארכיאולוגי. למינים האחרים מהסוג בו-חילף אין חשיבות תזונתית וחלקם אף מוגדרים כצמחים רעים, אואין לנו מין דגן תרבותי אחר שדומה בתכונותיו ובמראהו לטף, שעשוי להוות מועמד מתאים לזיהוי כאחד מחמשת מיני הדגן. זאת ועוד, למרות שאין לנו זיהוי חד משמעי לגבי שלושת המינים: כוסמת. שיפון ושבולת שועל – הרי שלאף אחד ממינים אלה לא הובאה מסורת זיהוי או הצעת זיהוי מצד הפרשנים המסורתיים והפרשנים המודרניים, הקושרת אותם לטף. דבר זה מוכיח שמדובר במין דגן שלא היה מוכר באף אחד מקהילות ישראל, באשר הם, לבד מאזור אתיופיה. המסקנה הנובעת מכך היא שאין הטף יכול להיות מוגדר כידגןי מבחינה הילכתית.

### בחינת הטף על פי קריטריון החימוץ

ירושלמי, חלה פייא הייא, נז עייב; בבלי, נדרים נה עייא. נושא זה והשלכותיו ההלכתיות נדון בהרחבה בראשית מחקר  $^{^3}$ זה. \* ירושלמי, חלה פייא הייא, נז עייב. \* ביי בייה ני

⁵ ספרי, במדבר פיסקא קייי, דייה וידבר; הרמביים, הלכות בכורים פייה הייא.

גרעיניו את נהגו ללקט שבאפריקה שלו שעליו ( $E.\ pilosa$ ) אעליו שעיר בן-חילף שעיר שלבד מהמין בן-חילף שעיר למאכל, ראו קטמה, עמי 7.

מבחינה מדעית, תהליך החמוץ נעשה בין היתר על ידי אנזימי העמילזה שמפרק את העמילן והוא נמצא בחיטה ובשעורה, והוא חסר באורז, דוחן וקטניות אחרות ולפיכך מתקיימת באחרונים תסיסת סרחון ולא תסיסת חימוץ. גורם נוסף המשפיע על תפיחת העיסה, דביקותה, גמישותה ויצירת הנקבוביות של הלחם הוא החלבון גלוטן. על מרכיב העמילזה בטף אין לנו נתונים, ואילו הגלוטן הנמצא בטף בריכוז של 44.55%. נתונים אלה חשובים לדיון שלנו, מפני שכל מי שהכין עיסה מהטף, בתוספת מים יודע שהיא עוברת תהליכי תסיסה מוגברים והיא תופחת יותר מכל שאר מיני הדגניים הרגילים. מכל מקום, כבר העיר הרמב״ם שמבחינה ההגדרה ההילכתית, חימוץ קיים רק בחמש מיני דגן, ואילו בשאר הקטניות הוא מוגדר כסרחון, ואין להתרשם מהמראה החיצוני של תפיחת העיסה. לסיכום, גם לפי קריטריון גורם היחימוץי, אי אפשר להוכיח שהטף מוגדר כאחד מחמשת מיני דגן.

### צורת גרגרי הטף

בקרב כמה מהראשונים מובא סימן שמייחד את כל חמשת מיני דגן ; גרגר מאורך ומחוייץ, בעוד ששאר מיני הגרעינים נחשבים לקטניות. <sup>9</sup> לפי קריטריון זה, הטף, הוא כמו הדוחן ושאר הגרגרים העגולים אינו נכלל בהגדרה ההלכתית של מיני הדגן.

### ברכת הפת

להלן נביא ' $^{10}$  לחם (פת) העשוי מחמשת מיני דגן מברכים 'המוציא לחם מן הארץ'. להלן נביא את דברי הרמב"ם בעניין זה:

חמישה מינין הן החיטין והשעורין והכוסמין ושבולת שועל ושיפון...וחמישה מינין האלו כשהן שבלים נקראים תבואה בכל מקום, ואחר שדשין וזורין אותן נקראין דגן. וכשטוחנין אותן ולשין את קמחן ואופין אותן נקראין פת. והפת הנעשה מאחד מהן היא הנקראת פת בכל מקום בלא לווי. האוכל פת חייב לברך לפניה בא״ה אמ״ה המוציא לחם מן הארץ. ולאחריה ארבע ברכות.

לאחר ששללנו את האפשרות שהטף הוא אחד מחמשת מיני דגן, הרי שאין ברכתו 'המוציא'. לכן אין גם מקום לדון כאן בהבחנה ההלכתית בין 'פת' רגילה (הנעשית על ידי אפיית עיסת קמח ומים ללא תוספות משמעותיות) ובין 'פת הבא בכיסנין'<sup>12</sup> (שעל טיבה ישנן כמה פרשנויות), או בשאר החילוקים הקשורים לפת מחמשת מיני דגן.

### מיני דגו בעלי מעמד מיוחד

מונק, עמי 97 –104; מי זקס, בנספח למאמרו של אפרתי, עמי 16.

<sup>\*</sup> הרמביים, הלכות חמץ ומצה ה, א.

<sup>°</sup> ספר האורה, עמ׳ 95; ר׳ יהודה אבן בלעם, בפירושו ליחזקאל כח כה ; תנחום הירושלמי, ערך יזרע׳, עמ׳ 169, ערך ישבולת שועל׳, עמ׳ 599.

 $<sup>^{10}</sup>$  משנה, ברכות ו, ב.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> הרמביים, הלכות ברכות פייג הייא.

בבלי, ברכות מב עייא <sup>12</sup>

מלבד פת העשוי מחמשת מיני דגן נזכרו בספרות חז״ל לחם ממיני גידולים אחרים: אורז, דוחן, פרגין, שומשמין וקטניות.<sup>13</sup> אולם עצם העובדה שבדיון המעשי לגבי ברכת פת של מיני דגן שאינם נכללים יבחמשת מיני דגן׳ נזכרו אורז ודוחן בלבד,<sup>14</sup> מראה שכנראה מדובר בשני גידולים בעלי מעמד מיוחד, המהווים מעין דרגת ביניים בין קבוצת חמשת מיני הדגן ובין קבוצת היקטניות׳ (ראו להלן). להלן נעמוד על מעמדם ונבדוק אם הטף נכלל בקטגוריה שלהם או בדרגה פחותה יותר של יקטנית׳.

### א. אורז

האורז (Oryza sativa) הוא צמח ממשפחת הדגניים, אם כי לפי דעת חכמים הוא אינו נכלל בין חמשת מיני דגן ולכן לא חלים עליו כל הדינים הקשורים במינים אלה. ר' יוחנן בן נורי (ריב"נ), משקף דעת יחיד שהאורז הוא מין דגן (מבחינה הילכתית) וברכתו 'המוציא' <sup>15</sup> וחייבים על חימוצו מרת ואדם יוצא ידי חובה באכילת מצה ממנו בפסח. <sup>16</sup> בשל מציאותו הקרובה של האורז לדגן, על פי שיטת ריב"נ, אף שלא התקבלה להלכה, ניתן לאורז מעמד מיוחד, ולגביו התקיימו דיונים מיוחדים בהקשר לברכתו. למשל, בעניין כסיסת האורז קיימת מחלוקת בין הבבלי <sup>17</sup> ובין הירושלמי ואילו בהקשר ללחם אורז קבעו חכמים שברכתו 'מזונות', ואילו דעת רב ושמואל המשקפים את דעת המיעוט ברכתו ישהכלי. <sup>19</sup> מעמדו המועדף של האורז נקבע גם בשל היותו בעל חשיבות תזונתית גבוהה. <sup>20</sup> מאחר שהטף אינו מוגדר כאורז מבחינת זיהויו וחשיבותו התזונתית אינה נרחבת, <sup>11</sup> הרי שלכאורה אפילו לפי דעת חכמים אין לברך על הלחם הנעשה ממנו מזונות.

### ב. דוחן

הדוחן הוא לפי רוב הדיעות צמח ממשפחת הדגניים המכונה בשפה המדעית צמח ממשפחת הדגניים המכונה בשפה ידיחיןי. <sup>22</sup> כאמור, בתלמוד בבלי נזכרת דעתו של רי יוחנן בן נורי שהאורז הוא מין דגן. חלק מהראשונים הבינו שהעדר התייחסות לדוחן מלמדת שריביינ סבר שמעמדו פחות מהאורז ולכן אין ברכתו יהמוציאי, ובכל מקרה ברכתו לפי חכמים זהה לאורז, דהיינו ימזונותי. הסיבה היא שהדוחן כמו האורז הוא בעל ערך תזונתי גבוה. <sup>23</sup> אחד מהגאונים פסק שדרגתו של הדוחן היא נמוכה

<sup>.</sup> משנה, חלה א, ד $^{\scriptscriptstyle 13}$ 

בבלי, ברכות לז עייא.

בבלי, ברכות לז ע״א. בבלי, ברכות לז

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> משנה, חלה א,  $\pi$ ; בבלי, פסחים לה ע"א, שם קיד ע"ב. לעומת זאת, מגרסת הירושלמי ושאר המקורות הארץ- ישראלים עולה שדעתו של ר' יוחנן בן נורי נסבה רק על היקרמיתי (חלה א, א, נז ע"א-ב; פסחים ב,  $\pi$  כט ע"ב), ראו בהרחבה: הלבני, עמי שעא-שעב.

כט ע״בו, ו או ביין ייביר. ...ב. , . . ברכות לז ע״א: יבורא פרי אדמהי.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> שם, ירושלמי, א, ו י עייב: יבורא מיני זרעוניןי.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> שם, בבלי לז עייא-עייב; הלכות גדולות, א, עמי 86; הרמביים, הלכות ברכות פי*יג היי*י.

<sup>20</sup> טור, או״ח, סימן רח.

אמנם הטף הוא בעל הרכב תזונותי גבוה, ובמיוחד מכיל תכולה גבוהה של ברזל , ראו קטמה, עמ' 15-16, אך תפוצתו היא מצומצמת והוא אינו מתקרב לחשיבותו הכלכלית של האורז בעולם. על מעמדו של הטף כמאכל עיקרי באתיופיה מבחינה הילכתית נדון בהמשך.

יאפשר בעבר נכלל בשם דוחן גם זיפן איטלקי (עמי 71, ואפשר שבעבר נכלל בשם דוחן  $^{22}$  (אולמשל: פליקס, הצומח  $^{22}$ ). (Setaria italica)

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> רבינו יונה לברכות (בנדפס כו ע"א), בשם גאון אחד; ראש ברכות פ"ו כלל ח: ידדוחן מזין זיין וסועד את הלב כמו אורז'; וכן מובאת בטור או"ח, סימן רח, דיעה יחידאית בשם גאון שברכת אורז וגם דוחן וכן יבשאר דברים שאנו רואים דזייני' – מברך יבורא מיני מזונות'; ספר האשכול, א, עמ' 64; ראבי"ה, א, סימן קב, עמ' 81.

מהאורז גם לדעת חכמים, ולפיכך ברכתו היא יאדמהי<sup>24</sup>. אחרים, כמו הריייף, הרמביים והשוייע סברו שמעמד הדוחן הוא כמו שאר מיני הקטניות שברכתם ישהכלי ולבסוף יבורא נפשותי.<sup>25</sup> דומה, שמעמדו של הטף כמרכיב מזון בסיסי ושכיח בעולם הוא נמוך לא רק בהשוואה לאורז, אלא אף בהשוואה לדוחן ועל כן יש לברך עליו ישהכלי. אולם גם אם נשווה את מעמדו לדוחן, הרי שבני העדה האתיופים שקיבלו עליהם כיום לפסוק לפי מנהגי הספרדים ועדות המזרח יברכו על הטף שיהכלי.

### ג. הסורגום (דורא) וייחסו לטף

הדורא (Sorghum vulgare) מזוהה אצל ר' נתן אב הישיבה ועל ידי חלק מהחוקרים 26 עם היפרגיןי שבספרות חזייל. מכל מקום, בספרות חזייל אין לגבי גידול זה התייחסות מיוחדת לגבי מעמדו כמין דגן, ובפשטות מדובר במין יקטניות', שברכת הפת ממנו היא ישהכלי. 28 אגב, לפי חלק מהחוקרים אפשר שהסורגום כגידול חקלאי שכיח לא היה ידוע בתקופת חזייל והוא התפשט בעולם מאזור אפריקה רק בעקבות כיבושי האיסלאם. 29 מהבחינה הזו מדובר בגידול הקרוב ביותר מבחינת מעמדו ותכונתו לטף.

### מעמדו של לחם עיקרי באזור מסויים

על רקע היות הטף מאכל עיקרי ויחיד באזורים אחדים באתיופיה, מעניין הוא הדיון ההלכתי שהתקיים בעניין ברכת הסורגום והדוחן בתימן, שם הם שימשו במחוזות שונים מרכיב מזון בסיסי. הברכה על הסורגום והדוחן מובאת בתשובה שנשלחה על ידי ר' אברהם בן הרמב"ם לקהילה יהודית אחת בתימן, שם שימשו כמיני דגן יחידים:

התבוננו במה שהזכרתם בעניין הדראה והדוחן (דחין) ושהם מאכל רוב בני ארצכם ואין אוכלים חיטה אלא מעוטם ושנתפשט המנהג אצלם כמו שאמרתם, משום כך שאתם מברכים עליהם בסוף ברכה (=ברכת המזון). וזה תמוה... וברור מן התלמוד שההלכה בפת דוחן בתחילה שהכל ולבסוף בורא נפשות רבות...

ומה שהזכיר הטוען שברכת הזן משה ע״ה תקנה בשעה שירד המן שהיה לחם שלהם אז, הרי יפה טען ומורה זה על זכות ומוח ובינה מעולה, אלא שיש לומר בזה שתי תשובות. הראשונה שאז כל ישראל היו נאספים במקום אחד והמן היה לחם שלהם, ובני תימן אינם כל ישראל ולא רובם; ואין למדים אלא ממאכל רוב ישראל. והתשובה השניה והיא המדויקה, שאין מברכים ברכת המזון מפני שלפי הקבלה ממשה ע״ה תקן הזן בשעה שירד המן, אלא מפני שאנו מקיימים המצוה המפורשת בפסוק יואכלתה ושבעת את ה׳ אלהיך על הארץ הטובה אשר נתן לך׳. והרמז בפסוק זה אינו אלא לתבואת ארץ-ישראל שהיא

<sup>.87</sup> הלכות גדולות, עמי 24

הולכות גדולות, עמי 17. <sup>25</sup> הרייף (בנדפס, עמי כו עייא); הרמביים הלכות ברכות פייג הייי; תוספות לברכות לז עייא, דייה תיובתא; שוייע אוייח, קומע בת חיים ח

 $<sup>\</sup>frac{1}{26}$  פליקס, הצומח, עמי 127; עמר גידולים, עמי 78

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> משנה חלה א, ד; שביעית ב, ז.

<sup>28</sup> כך פסק רי יחיא צאלח, שו״ת פעולת צדיק, ג, סימן פ, ועל סוגיית מאכלו בתימן ראו בהמשך.

ראו עמר גידולים, עמי 78. <sup>29</sup>

שני מיני חיטים ושלושה מיני שעורים, כמו שבארו זייל בקבלה, ומסייע לקבלתם הכתוב יארץ חטה ושעורהי.<sup>30</sup>

מתשובה זו עולה, שהטף, כמו הדוחן והדורא, למרות שהם נחשבים למאכלים עיקריים, לעיתים יחידים באזורם מסויימים, הרי שקביעת ברכתו – ישהכלי – נקבעת על פי המקובל ברוב הארצות שבהם נמצאים רוב ישראל, וכך למעשה פסקו רבני תימן בדורות האחרונים.<sup>31</sup>

### מסורת הלכתית קדומה

עד כה הסתמכנו על ראיות נסיבתיות מוצקות אשר שוללות את האפשרות שהטף נכלל בחמשת מיני דגן מחד, ושהוא מוגדר כמין קטנית מאידך. אולם דומה שקביעת ברכתו של לחם האנג׳רה עשוייה להיות מוכרעת על פי השוואה למסורת הלכתית שהייתה נהוגה בתימן, הסמוכה לאתיופיה.

הטף, ובלשון הערבית-תימנית – טְהַף, הינו גידול קדום בחקלאות המסורתית בתימן. הבלשן אבן סידה בן המאה ה -12, מצטט מקורות ערבים בני המאה התשיעית המתארים מין דגן זה, ואחד מהם, אבו חאתם (מת ב – 864), כתב: אלטהף – יחבי (גרגר) המצוי בתימן ומבשלים אותוי. 32 כמו כן הוא נזכר בספר החקלאות שכתב הסולטאן התימני אלמאלכ אלאפציל אלעבאס בן עלי בן המאה הארבע-עשרה. 33 גידול זה ממשיך להתקיים בתימן גם בימינו באזור מַארִבּ שבדרום תימן, אם כי לא ברור האם הוא צמח מקומי או שהועבר לשם מאתיופיה בימי הביניים. 34

באזור הצחיח של חבאן שבדרום-מזרח תימן, גידלו היהודים בין יתר התבואות את הטהף ל'קמח מאכל אדם', נוהג שהתקיים עד לעלייתם לארץ ישראל במחצית המאה העשרים. <sup>35</sup> זקני מושב ברקת שמוצאם מחבאן מכירים היטב את הטהף והם מעידים שברכו על הלחם הנאפה ממנו ישהכל', בדומה לדוחן ולדורה. בארץ-ישראל הם התוועדו אליו מחדש ויש מהם שקונים את גרגרי הטהף בחנויות התבלינים ש ל יוצאי אתיופיה. <sup>36</sup>

### סיכום ומסקנות

הראב״ם תשובות, סימן פד, עמי 126 – 127. אמנם הראב״ם סבר שבני תימן צריכים לברך ברכת מזון ללא שם מלכות, בכדי שלא תשכח ברכה זו מהם (שם, עמי 128), אך דומה שאין הדברים חלים על יוצאי אתיופיה, שהרי נוסח הברכות הָמֻקובל על כל ישראל לא היה מקובל שם.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> השוו: שו״ת פעולת צדיק, ג, סימן פ; רצאבי, עמ׳ רפד-רפה. ר״י קאפח סבור לפי זה שמעמדו המיוחד של האורז, אינו קשור לדעתו של ריב״נ, אלא הוא הוקנה משום שמיליוני בני אדם בהודו וסין ועוד חיים על אורז, ומהבחינה הזו, אין כל גידול שמשתווה לו בערכו התזונתי ובתפוצתו העולמית, ראו בהערות לרמב״ם, הלכות ברכות פ״ג, ה״ד (עמ׳ תקכט). עוד ראו שמש, עמ׳ 97 – 110.

 $<sup>^{32}</sup>$  אבן סידה, יא, עמי 63 – 64.

<sup>.58 - 57</sup> סרגינט עמי  $^{33}$ 

<sup>362</sup> ווד עמי <sup>34</sup>

<sup>.5</sup> מעטוף, עמי <sup>35</sup>

<sup>.</sup> ראיון עם רי צדוק מפעי, מושב ברקת, בתאריך כז תשרי תשסייח.  $^{36}$ 

שיטת מחקרנו הייתה בדרך צמצום האפשרויות והכרעה על פי מסורת הלכתית קדומה; תחילה הוכחנו שאין הטף יכול להמנות עם חמשת מיני דגן, ולכן אין לברך עליו יהמוציאי, אף שהוא באזורים מסויימים באתיופיה נחשב למאכל עיקרי. לאחר מכן, דנו בהיבט של מין גידול בעל מעמד מועדף וקיימות אפשרויות אחדות כיצד להגדיר מהו מין דגן חשוב: מבחינה תזונתית או מבחינת חשיבותו מבחינה כלכלית באופן יחסי בעולם. קיימות שיטות פסיקה שונות, כיצד יש לברך על מינים אלה, יבורא מיני מזונותי, יבורא פרי האדמהי או ישהכלי.

לבד משיטת רבינו יונה המייצג דעת מיעוט, שכל דבר מזין (הדומה לדגן) מברד בורא מיני מזונות $^{37}$ קשה לפי שאר השיטות להעמיד את הטף באותה דרגת חשיבות של אורז. את הגדרת הטף ניתן להשוות למעמד הדוחן ובמיוחד למעמד הסורגום (דורא). לפי שיטת אחרת, אפשר שברכתו של הטף תהיה יבורא פרי האדמהי, לפי שזו ידרך אכילתוי.<sup>38</sup> אולם דומה, שלפי רוב הדיעות ברכת הדוחן והדורא היא ישהכלי, והם מינים המוגדרים כיקטניתי מבחינה הלכתית (בלי קשר לגזירת הקטניות (39), כפי שנקטו הריייף, הרמביים ובעל השוייע. במאמר זה הלכנו בעקבות הכלל שהתווה רבנו אברהם בו הרמב"ם שהברכה נקבעת על פי המקובל בכלל ישראל. בסופו של דבר, ניתו להסתמך על תקדים המסורת ההלכתית של יהודי תימן, שבארצם כמו באתיופיה, נהגו בחבלים מסויימים לאכול לחם מטף ועל פי המקובל אצלם ברכתו היא ישהכלי.

הדיון במאמר זה נסב רק בשאלת ברכת לחם העשוי על טהרת הטף. אנו סבורים שיש לכלול באותה קטגוריה גם את צמח הידגוסהי, אשר מגרגריו העגולים מכינים יוצאי אתיופיה אנג׳רה ובמיוחד משקה בשם יטַלַהי (מעין בירה). הדגוסה הוא צמח ממשפחת הדגניים הנקרא אלבסינה קורקני (Eleusine coracana). במקרה שהלחם העשוי מטף או דגוסה מכיל גם חיטה או שעורה, קובעים את הברכה לפי המרכיב העיקרי. דומה שגם במקרה של אנגירה העשויה מחמשת מיני דגן, מברכים יבורא מיני מזונותי ולא יהמוציאי, שהרי היא עשויה מבלילה דקה ואינה מבושלת ונאפת בתנור כמו לחם. $^{40}$  מעבר לדיני ברכות יש לנושא הגדרת לחם האנג׳רה בהלכה השלכות רבות, למשל הוא אינו חייב בהפרשת חלה ואינו מוגדר כחמץ בפסח.

יוסף הרב נטו לפסוק הרב לבפירוש על הריייף, כו עייא (בנדפס), דייה וגאון אחד אמר, וכן מובא בטור אוייח, סימן רח. כך גם נטו לפסוק הרב יוסף  $^{37}$ הדנה וכן הרב יהודה בהרב מישיבת אור עציון.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> וניתן להסביר את הכלל ידרך אכילתוי בכמה אופנים, וכאן הבאנו את דרך הבנתו של הרב אביגדר נבנצל (כפי שקיבל מהרב שלמה זלמן אוירעבך), אליו פניתי בכדי לקבל את חוות דעתו, ולהן ציטוט ממכתבו, מיום ג' ניסן תשסייד: ידעת אדמוייר הגרשזייא היתה שעל שוקולדה יש לברך בורא פרי העץ, הואיל וזו דרך אכילתו של פרי הקקאו. ואף שלא הורה כן למעשה, מאחר שמנהג העולם לברך עליו שהכל, מיימ הורה לי שאם אכלתי פרי עץ, ורצוני עתה לאכול שוקולדה לברך תחלה שהכל על משהו אחר. לכן סבורני שאם זו דרך אכילתו של הטף יש לברך עליו בפה״א...י

<sup>.20 – 17</sup> ראו תא-שמע, עמי שמז- שנה ; עמיחי, עמי 17 –20.

<sup>10</sup> אורא מפני שעיסתו דלילה מאד וברכתו בורא מהוא פטור מהחלה מפני שעיסתו דלילה מאד וברכתו בורא 40 וכן קבע הרייי קאפח בהקשר למאכל הילחוחי התימני, שהוא פטור מהחלה מפני שעיסתו דלילה מאד וברכתו בורא מיני מזונות, אפילו קבע סעודתו עליה, ראו: הרמב"ם, הלכות ברכות פ"ג ה"ט, הערה כא (עמי תקכו). ובשם הרב יוסף הדנה, הרב הראשי ליהודי אתיופיה, מובא שכדי לא להכנס לספקות עדיף תחילה לברך על פרוסת לחם יהמוציא לחם מן -92 הארץי, ועל ידי כך לפטור את האנגירה, ראו $\cdot$  ידידיה ורוזן, עמי

### פרק ראשון

אסרו לשתות יין תותים שהגיש גוי אלא אם כן עקב היהודי אחרי יין התותים למן משיכתו מן החבית ועד להגשתו לשולחן.<sup>338</sup> מאחר שהוספת יין הייתה מנהג האצולה ונעשתה אות הוקרה, היו מוסיפים אותו תכופות בנוכחות השותה מפני "החשיבות שבדבר". ואולם בין שהוסיפו לפני האורח ובין שלא עשו כן, דאגו להוסיף את היין סמוך להגשתו, מפני שלאחר הוספת היין, יין התותים מתקלקל עד מהרה.<sup>339</sup> באזור הריין במאה האחת־עשרה עלה מחיר יין תותים על מחיר היין, ולפיכך לא יכול לשמש תחליף ליין.<sup>340</sup> לימים נחשב למעדן ותו לא, ולא התחרה כלל ביין הרווח.

### 6. מי דבש ושכר

שתיית מי דבש (מד, מי"ד, מי"ט, mete, mead) – משקה העשוי ממים ודבש שהתסיסו והוסיפו לו תבלינים – מעולם לא השתרשה בצרפת, ואילו בגרמניה תפס המד מקום נכבד לצד היין בחצרות האצולה. בגלל הקשיים בגידול דבורים ובאיסוף הדבש הצטמצמה שתיית המד לחוגים בעלי אמצעים. 341 במאה השתים־עשרה התחיל היין לדחוק את רגלי המד הן בקרב האצולה הן בקרב הכמורה וגם בקרב היהודים, שכנראה דמו בטעם ובחך לשכבות הגבוהות של החברה. ר' אלעזר הרוקח (נפטר בשנות העשרים של המאה השלוש־עשרה) כתב שאף שגזרו איסור על שתיית שכר עם גויים, לא גזרו איסור דומה על שתיית מי דבש משום "דלא אתי לאימשוכי כולי האי", אין זה משקה של התרועעות – שהרי אין מכבדים זה את זה בלגימתו, ולפיכך לא גזרו עליו החכמים. 342 שתיית מי דבש במאה השלוש־עשרה, גזרו עליו החכמים. 342 שתיית מי דבש עדיין רווחה בקרב העירונים במאה השלוש־עשרה,

339 מעשה הגאונים, שם; תוספות רבנו אלחנן, ל ע"א, ד"ה אלונתית; תוספות שאנץ ל ע"א ד"ה אלונתית; תוספות ל ע"א, ד"ה אלונתית.

340 מעשה הגאונים, שם. אשר לדברי תוספות רבנו אלחנן לב ע״ב, ד״ה האי, ראה להלן, פרק שמיני, הערה

Brunner, "Wovon lebte der Mensch? Zur Wirtschaftsgeschichte der Baiern im 341 Frühmittelalter", p. 195

.51 הערה, סוף סי׳ תצא וראה להלן, פרק שמיני, הערה

<sup>338</sup> איסור והיתר לרש"י, מהדורת פריימן, סי' פט; מעשה הגאונים, עמ' 83; תשובות רש"י, סי' קסג; ספר אמרכל, עמ' 6 ובמקבילות שצוינו שם, ועליהם יש להוסיף תשלום ספר הפרנס, עמ' יט, סי' רכח; כ"י פריס, ספרייה לאומית 326, דף 176 ע"ב וכ"י בודלי 566, דף 28 ע"א. בכ"י בודלי באה החתימה "מר' שלמה בר' יצחק ז"ל". ראה: כ"י קיימברידג' Add. 2580, דף 106 ע"ב בגיליון: "וכן מצאתי בלקוטי רבינו שמואל ז"ל וזה לשונו: וששאלתם מהו לאגוד חביות ולזפות... ובלבד שלא יתכוין מלאכתו למועד. ואסור לשתות מי תותים של גוים... ואין לחוש שמא מתחילה עירה בו יין כדי להוסיף עליו בעודו בחבית שאינו יכול להצניע שהיין מפיגו ומסריחו, ודבר זה בדוק הוא". ארבע המילים האחרונות (הבאות גם במעשה הגאונים וכ"י פריס עם התוספת "שבדקו ומצאו כן") רוצות לומר שהקביעה "שהיין מפיגו ומסריחו" מתבססת על הניסיון ולא על אנלוגיה לחלא של שכר שבתלמוד (עבודה זרה לב ע"א) שבו ומסריחו" מתבססת על הניסיון ולא על אנלוגיה לחלא של שכר שבתלמוד (עבודה זרה לב ע"א) שבו נאמר שאם מוסיפים בו יין "מסרי סרי". אף ראה: ספר אמרכל, עמ' 7: "ויש מחמירים ואוסרים אותו מורוט של גויים לגמרי לפי שאינו מתקלקל בתערובת היין, והמיקל לא הפסיד ע[ד] כ[אן] ל[שון] רבי ברוך ממגנצא]". ראה לעיל, הערה 171, ולהלן, פרק שמיני, עמ' 306.

343. אולם גם אצלם התחילה להיעלם בהדרגה עד שבסוף המאה החמש־עשרה נפסקה לגמרי. לא כל בעלי התוספות היו תמימי דעים עם הרוקח אלא סברו שאיסור השכר אסר לשתות בצוותא עם גויים כל משקה אלכוהולי – המנמיך את המעצורים – בין שהוא משקה של התרועעות. 344.

כבר העירו בעלי התוספות יושבי ארץ צרפת ששכר איננו "עולה על שולחן מלכים", כלומר שלא ראוי לכבד בו אורחים. 345 כך היה גם במערב גרמניה ובדרומה, שבהם גרה רוב האוכלוסייה היהודית ואשר נחשבו בימי הביניים לאזורי שתיית יין. 346 לא כן באנגליה, ובאמת התעוררה בה בעיה הלכתית בשאלת שתיית השכר. 347 האנגלים שתו שכר באין בררה, שהרי רוב היין היה מיובא ויקר, והשתייה הייתה כיד המלך. לקנונים של ולתאם (Waltham) ניתנו בכל שבוע "שישה בקבוקים [של שֵׁכר] שכל אחד מספיק לעשרה אנשים בארוחה". 348 ואולם רוב בני האדם לא השיגה ידם לכלכל צריכה מרובה זו. המנה היומית של חייל אנגלי במחצית השנייה של המאה השלוש־עשרה הייתה ארבעה ליטרים שכר ליום, והקצבה יומית דומה עולה מחשבונות משק הבית של האצולה, מתקנונים של מנזרים ואף מהקצבות בבתי החולים לעניים. 349

השכר היה בדרך כלל סמיך כמרק עבה וראו בו לחם נוזל.<sup>350</sup> עובדה זו הניעה את רבנו תם לאסור את החזקתו בפסח, שכן בשכר יש כזית שעורים בכדי אכילת פרס(!), ולכן עוברים בו לאסור את החזקתו בפסח, שכן בשכר יש כזית למידיו הוסיפו לשאול למה מברכים על שכר "בל "בל ייראה ובל יימצא חמץ בכל גבולך".<sup>351</sup> תלמידיו הוסיפו לשאול למה מברכים על שכר

Heyne, Das deutsche Nahrungswesen, pp. 335–337; Spode, Die Macht der Trunkenheit, p. 343

.51 אור זרוע, סי׳ קסב. וראה להלן, פרק שמיני, הערה 344

Bumke, Courtly Culture, p. 181: וראה: 171 אע"ב, ד"ה ותרוויהו. ד"ה ותרוויהו. 345

.12 לעיל, הערה 346

347 ראה להלן, פרק שמיני.

של מחישובו של Knowles, *The Monastic Orders in England*, p. 717 348. המופקד על מרתף היין של הקתדרלה של שטרסבורג בשנת 1224 עולה שכל קנון (chanoin) קיבל כעשרה ליטרים ליום. ראה לעיל, עמ׳ 1.

שנזר סנט גלן הייתה. Bennett, Ale, Beer and Brewsters, p. 17 349. הורן חושב שההקצבה היומית של מנזר סנט גלן הייתה הייתה שאין לראות ב־Bennett, Ale, Beer and Brewsters, p. 17 מרצי ליטר ליום. ואולם דבריו מבוססים על ההנחה שאין לראות ב־modius של לואי החסיד בסיס לחישוב, מפני שזה היה מחייב את הנזירים לשתות 2.2 ליטרים ליום, דבר שלדעתו, אינו אפשרי גם אפשרי היה (and Born, The Plan of St. Gall, I, pp. 296–304 הדבר

.106-105 במ' במ' Moulin, "Bière, houblon et cervoise", pp. 114, 137 350

351 תוספות רשב״א על מסכת פסחים, ב ע״א, ד״ה בודקין (מתוספות רבנו פרץ, שם, ד״ה בודקין משמע שהשאלה נשאלה נשאלה לפי שיטת רבנו תם. ברם, בתוספות שאנץ כתוב ״ואומר ר׳ ששמע מר״ת ששכר שלנו אסור להשהותו״ וכו״). רבנו אשר (רא״ש) בפסקיו, פסחים, פ״ג סי׳ א, עוד כתב: ״ושכר של שעורין ושל חטין שעושין באשכנז ובצרפת... ושכר העשוי משעורין איכא הרבה יותר מכזית בכדי אכילת פרס״. ראה גם בתשובות רא״ש, כלל ד, תשובה טו: ״אבל במי השעורים אין מהשעורים בתוכם כלום אלא מי בישול השעורים מתמצה(!) לצד(!) אחד ואין בהם אלא קליטת טעם וכח של השעורים. וא[ף] ע[ל] פ[י] שהשעורים נעשים דייסא, ואם היה אדם רוצה לאכול מהם היה צריך לברך בורא מיני מזונות, מ[כל] [מ]קום עיקר בישולם בשביל המים ואינן נמשכין אחר השעורים״. הביטוי ״בכדי אכילת פרס״ פירושו פרק הזמן שאכילות נפרדות מצטרפות לאכילה אחת מבחינה הלכתית, לדוגמה, חייב אדם לאכול בז׳ת מצח בחינה שאכילות נפרדות מצטרפות לאכילה אחת מבחינה הלכתית, לדוגמה, חייב אדם לאכול מצטרפות לאכילה אחת מבחינה הלכתית, לדוגמה, חייב אדם לאכול מצטרפות לאכילה אחת מבחינה הלכתית.

ברכת "שהכל נהיה בדברו" ולא "בורא מיני מזונות" – שהרי שכר מבושל, עשוי מהמינים ואף יש בו כזית שעורים בכדי אכילת פרס. 352 היא הניעה גם חכם אשכנזי חשוב, רבי יואל הלוי, לטעון ששכר בפסח הוא גופו חמץ שמעורב במשקה ולא משקה שרק טעם חמץ בו: "אומר אני דשכר הוי חמץ גמור על ידי תערובות כדמוכח באלו עוברין (פסחים מב עבו העירוב (זאת אומרת, ה־wort, החומר הסמיך שממנו השכר עשוי, וראה להלן) הוא האיסור... ולא דמי לנותן טעם בר נותן טעם. וגם ראיתי וחקרתי ענין מתקני השכר וידעת כן הוא שיש בו ממש [של השעורים]". 353 סמיכות השכר היא שאפשרה לאנגלים להעשייתו חלק ניכר מיבול הדגן, 354 שהרי לא היה רק משקה אלכוהולי אלא אף מקור תווד

הסדר, ואולם אם יאכל כחצי זית מצה בשש בערב וכחצי זית בשבע בערב, לא יצא ידי חובתו משום שתי האכילות מצטרפות לאכילה אחת. פרס הוא שיעור של שלוש או ארבע ביצים. נמצא שכדי החובת מצוות הכרוכות באכילה, אדם צריך לאכול כדברות הכרוכות באכילה, אדם צריך לאכול שוכל בתוך פרק הזמן הנדרש לאכול שלוש או – לפי דעות אחרות – ארבע ביצים.

- 352 תוספות ברכות לח ע״א, ד״ה האי; תוספות רבינו פרץ, שם, ד״ה האי; תוספות רבנו פרץ, פסחים ב ד״ה בודקין. בתוספות שיצאו מבית מדרשו של ר״י, כגון תוספות ר׳ יהודה שירליאון (ברכות לח ביא ד״ה האי) או באלה הקשורות קשר הדוק עם תוספות שאנץ כמו תוספות הראש (שם, ד״ה האי ותוספרת רא׳׳ש, פסחים, מב ע׳׳א, ד׳׳ה אלו) חסרה הקביעה שיש בשכר כזית בכדי אכילת פרס. ממילא, תשובות דב שאין בשכר אלא טעם שעורים בלבד וגם הוא נועד לשתייה ולא למזונות (״לסעוד״) עולות יפר. וארב כשתשובות אלה חוזרות ונשנות בתוספות המאוחרות, תוספות שלנו ושל רבנו פרץ, הן קצת תמורות בב אין בשכר אלא טעם שעורים או "אין ממשות הקמח בעין", איך פתחו בשאלה "שמא יש בו כוית [שד שעורים] בכדי אכילת פרס״? מבחינה הלכתית אפשר להסביר למה מברכין ״שהכל״ על שכר – כסכב שהוא משקה ודומה לשתיתא רכה (ברכות לח ע"א) או משום שהשעורים איבדו את צורתן הכסרכב בדומה לקימחי דשערי (ברכות לו ע"א) או בדרכים אחרות. ואולם מתקבל הרושם שקהילת אשכנו בדרכים מאז ומעולם לברך ברכת "שהכל" על שכר לפי דרישת הגמרא בבבא בתרא צו ע"ב. כשבאו תלכדי רבנו תם ועוררו בעקבותיו את השאלה אם סמיכות השכר מחייבת ברכת בורא מיני מזונות שלא כבקבה תירצו בעלי התוספות מה שתירצו. (למען הדיוק נעיר שרבנו תם קבע את השיעור כזית בכדי אכילת בתורת ודאי, ואילו בעלי התוספות נקטו לשון שמא. לענייננו היא היא.) שכר עורר גם בעיות של אסד ״חדש״, ראה למשל, ראבי״ה, ח״ב, סי׳ תקכז; שו״ת רא״ש, כלל ב סי׳ א, בשם ר״י ומהר״ם מרוטנברב שאלה זו הייתה חמורה לאין ערוך יותר משאלת הברכה שראוי לברך עליו. ראה את תשובות ב הבעייתיות של בעלי התוספות אצל לאו, חדש בחו״ל: לדרכי התמודדות הפוסקים במקרי פער בין הרכד למציאות, עמ' 88–120 וראה להלן, הערה 363.
  - 353 ראבי"ה ח"א, סי' קסט, עמ' 185 (ההוספה "של השעורים" היא על פי אור זרוע, עבודה זרה, סי קצנ בדעתו זו הורה שאסור להשהות יין שיש בו תערובת שכר, וראה: ראבי"ה, ח"ב, סי' תכ. הנד הניח חותנו, ר' אליעזר בר' נתן ממגנצא, ראה: ראב"ן, סי' ח. ברם, מדבריהם אין לדעת אם סברו שם כזית שעורים בכדי אכילת פרס, שהרי בפסח אסור להשהות גם בתערובת שיש בה פחות משיעור מדין התורה אם מדרבנן. ראה: פסחים מד ע"א והראשונים לשם. (עורך תוספות חכמי אנגליה בתחילת אלו עוברין, עמ' 68, העתיק נכונה את כתב היד [פרמא, דה־רוסי 1933] אלא שאת המילה קרא "והדין" במקום "והדיו" ונמצא לו משפט שאין לו מובן: "והדין שלנו שאנו עושין בשכר[1] אד זורקין אותו דאינו עובר משו' בל יראה דלית ביה טעם ולא חזותא". שמו יין בדיו [ראה: ספר הישר סי' תשכח] מכמה טעמים. מאחר והיין נדיף יותר ממים, דיו העשויה עם יין מתייבשת מהר יותר בקום כך, במרוצת הזמן היין שבו נהפך לחומץ והחומץ מחדיר את האותיות לקלף ר'חורת" אותן בו. במקומה שלא היה היין בנמצא, השתמשו בשכר. ראה: Terdoun Bat-Yehoudah, Les encres noires au Moyen ובהערה 117 שם. ראה גם להלן, פרק חמישי, ח"א, הערה 23.)

Maitland, Domesday Book and Beyond, pp. 439-440 354

על חשיבות השכר בתזונה היומיומית באנגליה תעיד העובדה ששני המוצרים הראשונים שפיקחו עליהם השלטונות היו הלחם והשכר. ה־Assizes of Ale המפורסמים ידועים לנו מן שפיקחו עליהם השלטונות היו הלחם והשכר. בסוף המאה הקודמת. זאת ועוד. הפיקוח על שכר המאה השלוש־עשרה, אך סביר שהיו כבר בסוף המאה האחת־עשרה. <sup>355</sup> ההוצאות על לחם משתקף כבר מדפי ספר הדומזדי (Domesday) מסוף המאה האחת־עשרה. ההומש־עשרה משלום לפועלים. בברידג'ווטר (Bridgewater) בשנת שלושה אחוז מ"משכורת" פועלים. בברידג'ווטר (שישים ושלושה אחוז התשלום לפועלים שעבדו בשביל הכנסייה היו בעד "לחם ושכר". באותה תקופה בשרבורן מהתקרים אף סבורים שלפני המגפה השחורה (1348) היה חלק המשכורת שהוצא על לחם ושכר היה בין 48 ל־75 אחוז. הבוה עוד יותר. <sup>356</sup> לא ייפלא אפוא שהמקורות יודעים לספר שאף ילדים קיבלו כחצי ליטר שכר לארוחות בוקר והם חזרו לשתות שכר בארוחת ערב. <sup>357</sup> בשנת 1309 היו בלונדון 1334 עושי שכר לעומת כחמישים אופים. <sup>358</sup>

בבבל עשו שכר מתמרים ואילו במדי משעורים, וחכמי התלמוד כינו את האחרון ״שכר המדי״. <sup>359</sup> בצפון אירופה עשו אותו לפעמים מחיטה, אך בדרך כלל משעורה, מפני שגידולה באקלים חורפי קל יותר מגידול חיטה. בעלי ההלכה הדגישו שהאיסור שקבעו חכמי התלמוד על שתיית שכר בחברת גויים חל על כל שכר, הן של תמרים הן של שעורים.

תחילה עשו את הדגן ללתת. שרו אותו במים שתים־עשרה עד עשרים וארבע שעות, אחר כך הוציאו את המים וטיפלו בדגנים עד לנביטתם ואחר כך ייבשו את הלתת בתנור. את הלתת היבש כתשו, אך הקפידו שלא לכתוש אותו היטב. שמו את הבליל בקדרה מלאה מים חמים (כ־65 מעלות צלזיוס) ומסמסו אותו. התוצאה היא: [א] ווֹרט (wort), שהוא קולואיד, זאת אומרת חומר דבקי, עתיר סוכר ופרוטאינים, [ב] דרף (draff), זאת אומרת קליפי שעורים ופסולת דגן, [ג] מים רבים – כשמונים אחוז מהתכולה. הוציאו את המים מן התערובת והפרידו את הדרף מהווֹרט. בדרף השתמשו למאכל בהמה והמשיכו בעשיית השכר עם הווֹרט. בישלו את הווֹרט במים רותחים והטילו לקדרה עשבים או כשות. אם נמשך הבישול זמן רב, התאדה רוב המים והשכר שהיה עתיד לצאת ממנו היה סמיך. אם קיצרו בזמן הבישול, יצא שכר דליל. בתום הבישול סיננו את הווֹרט מהעשבים ומהמשקעים, קיררו אותו והוסיפו לו שאור להתסיסו

Bennett, Ale, Beer and Brewsters, p. 100 355

Hilton, "Pain et cervoise", pp. 221-222 356

Bennett, Ale, Beer and Brewsters, pp. 16–17; Verdon, Boire au Moyen Age, p. 74 357 של המשפחה האצילית פרי (לעיל, עמ' 29) (לעיל, עמ' (Perry) של המשפחה האצילית פרי

Hilton, "Pain et cervoise", p. 228; Laurioux, Manger au Moyen Age, p. 47 358

<sup>359</sup> פסחים מב ע"ב וראה דברי רש"י שם, ד"ה שכר המדי: "לפי שבאותן הימים אין נוהגין לעשות שכר אלא מתמרים, ובמדי עושין שכר ממי שעורין כעין אותו שלנו, קרי ליה שכר המדי" וראה: תוספות עבודה זרה מע"ב, ד"ה מכי. על יצור שכר בבבל ראה להלן, פרק שמיני, הערה 43.

<sup>360</sup> לדוגמה, מעשה הגאונים, עמ' 82 ובמקבילות שציין שם המהדיר: פירוש רשב״ם לעבודה זרה הבא באור זרוע, סי' קסב. הנוסח שם משובש, ראה להלן פרק שמיני, הערה 12. המשוואה תמרים ושעורים מבוססת על דברי התלמוד בבבא בתרא צו ע״ב.

### פרק ראשון

ובתוך זמן קצר היה השכר מוכן.<sup>361</sup> אחר התסיסה לא סיננו עוד את השכר. הוא היה אפוא סמיך יותר והכיל חלבונים הרבה יותר מהבירה שלנו, ובצדק כינו אותו ״לחם נוזל״.<sup>362</sup>

עשיית השכר עוררה אפוא שאלות של "בישול עכו"ם", ואולם רוב בעלי התוספות נטו להתיר את השכר. 363 הקשר ההדוק בין עשיית שכר לבישול ואפייה, בצירוף האפשרות לייצר שכר בכמויות קטנות, עשה את מלאכת השכר בימי הביניים למלאכת נשים מובהקת. אף מכירת השכר הייתה בידי נשים. בעיני הבריות היה הקשר בין נשים לשכר הדוק כל כך עד שהסמל שתלו מחוץ לבתים ולמלונות כדי להודיע שמוכרים שם שכר היה המטאטא. 364 לכאורה, היה אפוא חשש "משום בנותיהן" בשתיית שכר עם גויים יותר מחשש שתיית יין שנגע בו גוי, שנאסרה "משום בנותיהן". זאת אומרת, אם אסרו יין של גויים מפני החשש ששתיית אלכוהול מחלישה את המעצורים ומביאה לידי יחסי מין בין יהודי לגויה, קל וחומר שיאסרו שתיית שכר בצוותא עם גויים ואף יחמירו בה. ואולם לא כן נפל הדבר. רבות החמירו קהילות אשכנז ביין, כפי שנראה, אך לא בשתיית שכר. גם זה עניין שעלינו לענות בו בהמשך הספר.

שלא כיין, שתסיסתו נגרמת על ידי הסוכר שבפרי והוא מקנה לו טעם, תסיסת השכר נגרמת על ידי העמילן שבדגנים. לעמילן אין טעם והוא הדין לשכר. תהליך העשייה יוצר טעם מריר, וממילא הוסיפו כל מיני עשבים כדי לבטל את המרירות או להמתיקה. בצרפת היו מקומות ששֶׁמו piment, יין מבושם היטב, כדי להפיג את המרירות. לפעמים לא באה התסיסה לידי גמר ועל כן הטילו לשכר שמרי יין או מתסיסים אחרים, ובעלי הלכה באותם האזורים שהוסיפו בהם שמרי יין לשכר נאלצו לאסור שתיית שכר לחלוטין מפני תערובת יין נסך. 365 אם הוסיפו אחרי כן למשקה כשות, נקרא המשקה "בירה", אם לאו – נקרא ale באנגלית ו־cervoise כן למשקה כשות, נקרא המשקה "בירה", אם לאו – נקרא סחר מביין, התקלקל בצרפתית. 366 מאחר שאחוז האלכוהול (ההורג את החיידקים) נמוך בשכר יותר מביין, התקלקל השכר מהר יותר. בלי כשות לא החזיק השכר מעמד. ממילא סחר סיטוני, וכל שכן יבוא שכר ממרחקים, לא היו אפשריים, שהרי השכר היה מתקלקל עוד לפני שהגיע לידי הלקוחות. השימוש בכשות ידוע לכל המאוחר מהמאה התשיעית, כעולה בבירור מתעודות מפריזינג

עם .Unger, Beer in the Middle Ages, pp. 4–7; Bennett, Ale, Beer and Brewsters, p. 17 361 Heyne, Das deutsche Nahrungswesen, pp. 339–346; Horn and Born, The Plan of St. Gall, II, pp. 259–261

Eyer, "La cervoise et la bière au Moyen Age", p. 353 362

<sup>363</sup> יוצא מן הכלל היה ר' אברהם בר' שמואל החסיד בכ"י סיני, לונדון, בית דין, 14 דף 95 ע"א סוף טור א – טור ב. היו בני עלייה שפרשו משכר מפני איסור חדש, ראה: תשובות מהר"ם, לבוב, סי' תעג וגיליון סמ"ק בכ"י רומא, קזנטנזה 117, דף 233 ע"ב: "ויש שאין שותין שכר בזמן הזה מפני איסור חדש" (בעל ההגהה היה בן דורו של מהר"ם מרוטנברג ואחיו ר' אברהם), אך בעלי התוספות הן של צרפת הן של אשכנז צידדו בהיתר. ראה עכשיו עבודתו של בנימין לאו שצוינה לעיל, סוף הערה 2352. בדרך כלל זרעו חיטה ושיפון בסתיו ושעורים ושיבולת שועל באביב, לפיכך שאלת חדש התעוררה בקשר לשכר ולא בקשר ללחם.

Bennett, Ale, Beer and Brewsters, pp. 14-36 364

Laurioux, Manger au Moyen Age, p. 47; Clark, The English 31 ראה להלן, פרק שמיני, הערה 365 Ale House, pp. 20–22

<sup>.</sup>gehopftes Bier ל-Bier בגרמנית מבחינים בין

(Freising) שבבווריה, מתכניות של מנזר סנקט גלן (St. Gallen) שבבווריה, מתכניות של מנזר סנקט גלן (St. Gallen) העובדים לספק את הצמח לאדוניהם. 367 הכשות נזכרת גם בספרות ההלכתית של המאה העובדים לספק את משום־מה לא נפוץ השימוש בה בצרפת ובגרמניה עד למאה השלוש־עשרה ובאנגליה עד למאה החמש־עשרה. אפילו במאה השש־עשרה רבים באנגליה ראו ב"בירה" מוצר זר ויליד חוץ. 369

הרומאים ראו בשכר משקה נחות דרגה,<sup>370</sup> והמורשת הקלסית ניכרה היטב בדרום אירופה. רופא איטלקי חיבר מדריך לבריאות בשביל הרוזנת של פרובאנס בשנת 1256 וכך דן בשכר:

שכר הוא סוג משקה העשוי משיבולת שועל, מחיטים או משעורים. השכר שמכינים משיבולת שועל או מחיטה עדיף, שכן אין הוא גורם גזים. ואולם יהיה המשקה עשוי משיבולת שועל, משעורים או מחיטה, הוא מקלקל את הראש ואת הקיבה... מזיק לשיניים, מעלה ריח רע בפה וגורם אדים המזיקים למוח.<sup>371</sup>

דעה דומה, אך בוטה פחות הילכה גם בצפון צרפת, במערב גרמניה ובדרומה בימי הביניים. מעמד הבירה וכל שאר תחליפי יין בצרפת כמשקאות נחותי דרגה ששותים רק באין בררה בא לידי ביטוי ביומן שחיבר איש פריס עלום־השם. בשנת 1447 הוא רשם: ״היין היה יקר כל כך עד שהעניים לא שתו אלא שכר או תמד או בירה או יין תפוחים או יין אגסים או משקים הדומים עד שהעניים לא שתו אלא שכר או תמד או בירה (Reims) בשנת 1385 שההכנסה ממקום עשיית

"La (Moulin) דבריו מבוססים על המאמרים של מולין (Verdon, Boire au Moyen Age, pp. 75–78 "La cervoise et la bière au Moyen (Eyer) ואהיה bière, une invention médiévale", pp. 13–31 (אוֹן בפריסים בי של האהיה, bière, une invention médiévale", pp. 13–31 (אוֹן באה: האבים, האבים מוססים לא האבים, האבים במשות האבים במשות האבים במשות ושאר במשות של הביניים, ראה: "Umwelt und Pflanzenanbau", p. 187 (אוֹן בשנות של השימוש בכשות ושאר עשבים שהוסיפו לשכר בימי הביניים, ראה: 135–139 (אוֹן במשות של השימוש בכשות ושאר עשבים שהוסיפו לשכר בימי הביניים, ראה: מוססים מוססים בעמ' של אוכל בימי הוכחה שבפווריה במאה התשיעית השתמשו בכשות בהכנת בירה. ברונר הוא חוקר של אוכל בימי הביניים, ולא הגיעה לידינו מהמאה התשיעית עדות שהכינו בירה עם כשות, ואילו קיסטר חוקר צמחים של התקופה, והמקורות של המאה התשיעית יודעים לספר על גידול כשות בבווריה. מאחר שצמח זה נועד בעיקר להכנת בירה, הסיק קיסטר שאכן השתמשו בו אז למטרה זו.)

.82 מעשה הגאונים, עמ' 368

Unger, Beer in the Middle Ages, pp. 97-103; Bennett, Ale, Beer and Brewsters, pp. 77-80 369

Der Neue Pauly, Bd. 2, Sp. 653 s.v.Bier; Bd. 4, Sp. 1028 s.v. Getränke 370

אלי בני הזוג סקאלי .Le régime du corps de maître Aldebrin de Sienne, pp. 118−119 371 .36 ציינו אותו בני הזוג סקאלי ,Early French Cookery במ' (Scully)

Journal d'un bourgeois de Paris de המקור הוא המקור בעודים. Laurioux, Manger au Moyen Age, p. 46 372 בעל 1405–1449, עמ' 436 (סעיף 479), שם, עמ' 436 (סעיף 479), שם, עמ' 436 בעל 1405–1449 וראה גם את רשימתו לשנת 1405–1449 (סעיף 479), שם, עמ' 436 בירה היומן הפריז במידת־מה. היו די עניים בפריס גם בשנים שהיו כתיקונן בשביל לכלכל צריכה ממשית של בירה. לדוגמה, באמצע המאה השלוש־עשרה הקדיש אטין בו'אלו (Etienne Boileau) בספרו בירה. לדוגמה, באמצע המאה השלוש־עשרה לעושי בירה. בכל זאת היה מספרם זעום לעומת מספר עושי הבירה בלונדון. ראה את המהדורה של 27–26. (Lespinas et Bonnardot, I, pp. 26–27, עמ' 372

### פרק ראשון

השכר (brasserie) הייתה צריכה להסתכם בעשר ליטראות "אך עכשיו זה שלוש שנים אין הכנסה מפני שאין עושים שכר בגלל ההרחבה הגדולה של יין (כלומר, גפן) באזור". 373 באמצע המאה הארבע־עשרה היו בפריס 28 בתי מרוח של בירה לעומת 1334 בלונדוו.<sup>374</sup> גם באנגליה. על אף השתייה הרווחת בה, ראו שכבות החברה האמידות בשכר משקה תפל שההמון נאלץ לשתותו. בארצות השפלה, בכתב זכויות (keure) מן המאה השלוש־עשרה. הוגדרו "בורגנים" לעומת איכרים ובעלי מלאכה "אלה שרגילים לשתות יין בפונדק". כל אדם שמכבד את עצמו שתה יין בביתו, ולא ייקרא אדם "בורגני" אלא אם כן שתה יין אף כשהיה רחוק מביתו ומסביבתו. <sup>375</sup> הערכה דומה הייתה מקובלת לכל אורך התקופה: ואזו (Wazo) מליאז' (Liège) במאה העשירית, שנחשב אדם קדוש, שתה שכר או מים בתקופת הלנט, ארבעים יום לפני הפסחא שחייבים בהם בצום.<sup>376</sup> כך נהגו גם הנזירים במנזר הבנדיקטיני בטריר (Trier), ואף לואי התשיעי מלך צרפת במאה השלוש־עשרה, שבגלל דתיותו המופתית הכריזה עליו הכנסייה לקדוש (Saint Louis). לא שתיית מים ולא שתיית שכר נחשבו שתייה של ממש והשותה אותם עדיין נחשב בגדר צם. רק משהתמסד השימוש בכשות במאה החמש־עשרה והשתכלל תהליך ההכנה עד שטעם הבירה החליף את טעם השכר. רק אז עלה מעמד הבירה. היא כבשה (Bruges) את אנגליה ואת ארצות השפלה ואפילו הבורגנים העשירים ואניני הטעם של ברוז' החלו לבכר את השכר על פני היין.<sup>378</sup> הבירה הלכה וכבשה לה מעמד בחלק מחבל ארץ נורמנדי ואף בכמה ממחוזות היין בגרמניה.

ואולם כל זה אירע מאה-מאה וחמישים שנה לאחרי שתמה תקופת בעלי התוספות. בימי רש"י ובעלי התוספות לא היה המשקה המבוקש ביותר בכל מערב אירופה אלא היין. זה המשקה שבגידול פריו השקיעו עמל רב כל כך, המשקה שהיה חיוני לטקס הדתי; המשקה שהשכיח צער ועמל וגם ייחד כל אירוע חגיגי, שהיה פאר השולחן והסמל המובהק להכנסת אורחים מכובדת. זה היה המשקה הרווח באזורי היישוב של יהודי צרפת וגרמניה.

ברם היין היה גם המשקה היחיד שנאסר על היהודי לשתותו אם אך נגע בו גוי אפילו לרגע קט. הקהילה האשכנזית הייתה מיעוט זעום באוכלוסיית ימי הביניים, ואיך אפשר היה לעשות יין, להובילו ולאחסנו בלי עזרת הגויים? אי אפשר היה לנהל משק בית בעידן בלא חשמל ובלא צנרת אלא בעבודת ידיים רבות. הקהילה היהודית הקטנה לא יכלה לספק את הידיים הדרושות ובאין בררה השתמשו הכול בעוזרות גויות – ואיך אפשר אפוא לכלכל משק בית יהודי הנשען על עוזרים לא יהודיים בזמן שהשימוש ביין רווח כל כך הן במטבח הן על השולחן?

Devroey, "Vin, vigne et vignerons en pays rémois", p. 77 373

Laurioux, Manger au Moyen Age, p. 48 374, בעמוד הקודם.

<sup>235</sup> מתרגם את המשפט במקור (Unwin). Pirenne, "Un grand commerce d'exportation", p. 235 אנו'ין (Unwin) מתרגם את המשפט במקור ad hospitium vinum solent bibere "שרגילים להציע יין לשתייה לאורחים שלו" (Vine, p. 177 לפי זה המשמעות היא שכל אדם המכבד את עצמו שותה יין אפילו הוא איכר (אמיד). "בורגני" ייקרא רק מי שמציע יין גם לאורחיו. לענייננו חד הוא.

Fichtenau, Living in the Tenth Century, p. 212 376

Moulin, La vie quotidienne des religieux, p. 124-125 377

Laurioux, Manger au Moyen Age, pp. 48-49 378

אמת נכון הדבר ש"יין נסך" ממש, והוא יין שנוסך לאל זר, לא היה, שכן הנוצרים לא ניסכו לאלוהים שלהם. בטקס המיסה השתמשו הנוצרים ביין, ואותו היין נחשב יין נסך, אלא שלא היה כל קשר בין יין המיסה ובין יין שנגע בו גוי. מגע של נוצרי לא היה מלווה בכוונת ניסוך כמו שהיה, לדוגמה, מגעם של גויים בחברה הפרסית בתקופת התלמוד. חז"ל גזרו איסור לא רק על יין שניסכו לאליל אלא על כל יין שנגע בו גוי. איסור זה, הקרוי איסור "סתם יינם", בוודאי הכביד על יהודי ארץ ישראל ובבל, אך היהודים בתקופת התלמוד היו חלק נכבד מהאוכלוסייה ועל נקלה יכלו לספק את הידיים הדרושות לעבודה בכרם, בשוק ובמשק בית. לא כן באירופה הנוצרית בימי הביניים. תנאי החיים השתנו אפוא שינוי רב מאוד, אך ההלכה על שלל איסוריה עמדה על מכונה. ועוד זאת. הנוצרים ראו באיסור "סתם יינם" ביטוי לחוצפת היהודים, שתחושת עליונותם קבעה שמגע גוי מזהם יין ועושה אותו בלתי ראוי לשתייה אצלם. איסור שנימוקו היה עמו בעולם הפגני עמד עכשיו בלחץ הולך וגובר בעולם הנוצרי, משניטל טעמו ומשמעו ואף עורר שנאה אצל שכניהם. כלום יהיה בכוחו של האיסור להוסיף ולהתקיים? כלום ירצו היהודים לקיים אותו על אפם ועל חמתם של הגויים? בשאלות האלה ובכגון אלה יעסוק דיוננו.

<sup>379</sup> לדוגמה עבודה זרה נט ע"ב: "ההוא אתרוגא דנפל לחביתא דחמרא, אידרי עובד כוכבים ושקליה [רש"י: קפץ ואחזה בתוך היין שלא תשתקע], אמר להו רב אשי: נקטוה לידיה כי היכי דלא לשכשיך ביה [רש"י: וליאסר בהנאה שאין מנסכין אלא על ידי שכשוך]".

### The History of Horseradish as the Bitter Herb of Passover

Arthur Schaffer

The History of Horseradish as the Bitter Herb of Passover

Arthur Schaffer

Arthur Schaffer

Arthur Schaffer is a doctoral candidate in the Department of Horticulture, Rutgers University, working in the field of plant breeding and genetics. He has taught Plant Biology at Yeshiva College and is presently serving as Guest Botanical Curator of the Yeshiva Arthur Schaffer

Arthur Schaffer is a doctoral candidate in the Department of Horticulture, Rutgers University, working in the field of plant breeding and genetics. He has taught Plant Biology at Yeshiva College and is presently serving as Guest Botanical Curator of the Yeshiva University Museum.

## THE HISTORY OF HORSERADISH AS THE BITTER HERB OF PASSOVER

### Introduction

Many Ashkenazic Jews specifically use the root of the horseradish plant at least one of the two times that bitter herbs are called for at the Passover seder. Surprisingly, horseradish has not always been used for maror. Only since the Middle Ages, as Jews migrated northward and eastward into colder climates, has horseradish taken its place on the seder table. The possibility even exists that horseradish was not present in Israel in Biblical and Talmudic times and hence could not possibly be identified with maror. In addition, it can be argued that the characteristics of horseradish do not even fit the Talmudic requirements for bitter herbs since horseradish is not bitter (np) but rather is hot and sharp (nrn). In this paper I will trace and

A number of scholars come to this conclusion. See G. Dalman, Arbeit und Sitte in Palastina (Hildesheim, 1964 repr. of Gutersloh, 1928) II, 274; J. Feliks, Kil'ei Zera'im VeHarkavah (Jerusalem, 1967) pg. 59; I. Low, Die Flora der Juden [DFD]] (Hildesheim 1967, repr. Wien and Leipzig, 1928) I, 431. Ephraim Hareuveni, Leshonenu 9 (1938) pg. 220, writes:

בגולה כשהתרחקנו מעל אדמוחינו ומעל צמחנו נהגנו לאכול כמרור את ה"חריין" המר אשר יישוח הרש היה היה

mant at and stall) I found that their respective tastes were sensed by

rule

GESHER: Bridging the Spectrum of Orthodox Jewish Scholarship

account for the history of the widespread use of horseradish for the bitter herbs of Passover.<sup>3</sup>

-

The Mishnah mentions five species that may be used for

ואלו ירקות שאדם יוצא בהן ידי חובתו בפסח בחזרת ובעולשין ובתמכאי ובחרחבינה ובמרור.

(See R. Rabbinovicz, Dikdukei Soferim [DS] to Pesahim 39a, especially note בל ירץ מר שר, lt is beyond the scope of this paper to discuss these characteristics. However, in a private, unscientific study comparing the tastes of horseradish and cultivated endive in its mature stage (development of seed stalk), I found that their respective tastes were sensed by different areas of the tongue, implying that physiologically they are different tastes. The bitter element of the endive, which is found in many plants of the Composite family, is related to its white latex sap (the ארש) found in the leaves and the stems, a characteristic which horseradish lacks. The pungency of horseradish is due to two volatile sulfur-containing oils which are released upon grinding. For this reason, ground horseradish loses its pungency when left out in the air for a period of time.

I would like to emphasize that ייא להרות אלא להראות אלא לאראות אלא באתי להורות אלא להראות אלא לאראוון the Whether horseradish could have halakhically been used to fulfill the requirement for maror, see comment of R. Moses Issereles to Shulhan Arukh, Orah Hayyim 473/5, and the commentaries thereto. Also see the comment of R. Menahem Ha-Meiri in Bet ha-Behira to Pesahim, ed. Klein (Jerusalem, 1966) pg. 124. The Meiri is one of many Rishonim who interpret the fifth species of the mishnah, מרור, as a generic term for any bitter plant.

4. Throughout the Rishonim and Aharonim, x35n is spelled at times with an x and at times with an. For the sake of consistency it will be spelled throughout this paper with an x.

5. Shishah Sidrei Mishnah, Pesahim 2:6, ed. H. Albeck (Jerusalem, 1958). The same order is found in Ha-Mishnah Al Pi Ketav Yad Kaufman (Jerusalem, 1967) pg. 113. The mishnah found in the Vilna edition of the Babylonian Talmud lists kon second and pwhy fourth. See R. Rabbinovicz DS to Pes. 39a, note 5. This change in order has significant halakhic bearing since the order in the mishnah is taken to imply an order of priority. Thus, if non (lettuce) cannot be found, the next plant listed should be used, and so on. See, for example Sefer Ra'avyah

### Horseradish as the Bitter Herb of Passover

Whether or not horseradish even existed in the Middle East during Mishnaic or Talmudic times is a difficult question to answer. The general assumption is that it did not. 10

(Jerusalem 1964 repr.) II, 101, who seems to be the first to mention this rule.

6. TB, Pesahim 39a

7. TJ, Pesahim 29c

See Feliks, op. cit., pg. 59, who mentions the views of Löw (endive) and Dalman (member of the parsley [umbellifer] family). But see Dalman, op. cit., II, 275-276, who is more descriptive. Dioscorides, a first-century C.E. Greek botanist, describes a plant Gingidion which seems typical of an umbellifer. See The Greek Herbal of Dioscorides, ed. by R.T. Gunther (New York, 1959) pg. 178. Also see Pliny, Natural History (Loeb Classical Library, London, 1950) XX:16, who writes, "They [Syrians] sow a vegetable called by some, gingidion, that is very much like staphylinus, only it is slighter and more bitter." Staphylinus seems to be an umbellifer and not related to horseradish.

It is far easier to be certain that a species did exist in a certain area and time than to be certain that it did not. There are few cases where one can be absolutely sure that the plant in question was not present in the area under study. The best examples are those plant introductions that were brought from the new world to the old world after the Spanish discoveries. Thus, for example, we know that tomatoes and potatoes were not found in Europe until the 1500's and hence we can be certain that the Rishonim did not use boiled potatoes for karpas on Passover. For interesting histories of many plants see "Our Vegetable Travelers" by V. Boswell, in National Geographic 96 (1949) 145-217. For more detailed studies, Evolution of Crop Plants, ed. N.W. Simmonds (New York, 1976), is by far the most comprehensive work of its nature.

10. Horseradish does not seem to be mentioned by any of the early Greek or Roman botanists. A. De Candolle in *The Origin of Cultivated Plants* (New York, 1959, repr. of 2nd edition, 1836), pgs. 33-36, charts the probable place of origin and later migrations of horseradish, based

However, there is a questionable reference to it by Dioscorides, an early Greek botanist (first century C.E.), which may be taken to mean that it at least was present in his area of the Mediterranean.<sup>11</sup>

The most fruitful sources we have that can serve as indicators of what plant material was considered acceptable for maror by Jewry in various periods and geographic locations are the commentaries, codes, books of customs, lexica and responsa composed over the years in a variety of localities. It is to these that we will now turn our attention.

largely on philological considerations. His conclusion is that horseradish originated in eastern Europe and later moved westward. Also see the article by J.W. Courter and A.M. Rhodes, "Historical Notes on Horseradish" in *Economic Botany* 23 (1969) 156-164 and the

medieval herbalists.16

sources in note 1. of this paper.

11. Dioscorides, op. cit., pg. 197. Under the description of what he calls Thlaspi (Shepherd's purse) he writes, "Crateuas reckons up another kind of Thlaspi which some call Persicum Sinapi, broad leaved and big

rooted." See also Courter and Rhodes, op. cit.

12. The Encyclopedia Judaica has been used for spelling of names and

dates of personalities, unless otherwise noted.

3. Arukh ha-Shalem, s.v. Don. ed. Kohut (New York, 1915).

Pliny (XIX:43) did not have much regard for cardoon, considering it "a monstrosity of the earth" used "for purposes of gluttony." He relates that it was often preserved in honey, vinegar and spices.

14

that it was often preserved in honey, vinegar and spices.

15. See Arukh ha-Shalem, ed. Kohut. See note 5 for variant readings of the

crucial final word.

16. Horehound is described as bitter by Columella, De Re Rustica, (Loeb

### Horseradish as the Bitter Herb of Passover

PRINCES TARRANCE SPRINGER AND THE TARREST AND

Classical Library, Mass. 1955) III, 39, "And it has also profited to drench the plants in horehound's bitter sap." Dioscorides, op. cit., pg. 349, refers to it by its Greek name *Prasion* and also describes it as bitter. It is also mentioned by many medieval herbals, including one of the most important, the *Circa Instans* of the 12th century (in *The Herbal of Rufinus*, ed. L. Thorndike, Chicago, 1946, pg. 231). In a thirteenth-century Hebrew translation of the *Circa Instans*, *Sefer ha-Ezer* (J.T.S. MS. micro. 5517), its description is as follows:

### מאררוביאום הוא עשב נקרא גם כן פראשיאום.

In a later copy of the Sefer ha-Ezer (J.T.S. MS. micro. 5518) it is spelled, rand. I would like to express my thanks to Dr. Tobias of the J.T.S. library, who brought this manuscript to my attention. For the origin of the name horehound see A.H. Hareuveni in Sinai 22 (1948) pgs. 302-303. For alternative interpretations see The Englishmen's Flora by G. Grigson (London, 1955) pg. 328; Oxford English Dictionary, s.v. horehound and J. Lust's The Herb Book (New York, 1974), which states that horehound was dedicated by the ancient Egyptians to the god Horus, the god of the sky and light.

Rashi's commentary to Pes. 39a. See A. Darmestater and D.S.

Rashi's commentary to Pes. 39a. See A. Darmestater and D.S. Blondheim, Les Gloses Françaises dans les Commentaires Talmudiques de Raschi (Paris, 1929) I, no. 687 for variant readings. Also see I. Low, "Pflanzennammen bei Raschi" in Festschrift zum 70th geburstage A. Berliners (Frankfurt a.m. 1903) p. 246.

17.

See Sefer ha-Pardes, ed. Ehrenreich (Budapest, 1924) pgs. 46, 52; Sefer ha-Oreh (Jerusalem, 1967 repr. of Buber edition Lvov, 1905) vol. II, pg. 192; Siddur Rashi ed. Freimann and Buber (New York, 1959 repr. by Menorah) pg. 183; Mahzor Vitry, ed. S. Hurwitz and A. Berliner (Berlin, 1896) pg. 270.

Sefer ha-Ittur (Lemberg, 1860) II, 54a.

Hilkhot ha-Rif (Constantinople, 1509) to Pes. 39a. The J.T.S. ms. Rab. 692 (facs. repr. by Makor Publishers, Jerusalem, 1974) fol. 45b reads אל שלים אוברים בירבי which is undoubtedly a post-Alfasi addition. The manuscript has been described as thirteenth-century Provencal and the additional vernacular definition coincides well with this origin. Pseudo-

GESHER: Bridging the Spectrum of Orthodox Jewish Scholarship

dives.25 a form of endive.24 According to Maimonides, at least four of twelfth century, defines ממכא (seris),23 a Greek word for 1204), who wrote largely in Egypt during the latter half of the mention of such a plant as a bitter herb.22 Maimonides (1135though, nowhere in the rest of rabbinic literature is there a the five types of bitter herbs in the mishnah are lettuces and en-

with a manuscript of the Rif which already had this definition incorthe other species, possibly due to the fact that the author was dealing Rashi on the Rif contains no translation of אחמכא, while it does translate

porated into the text.

21. of Tanhum ha-Yerushalmi in Leshonenu 33 (1969) pg. 293, Lane, III. S. Muntner (Jerusalem, 1969) pg. 79 (273). But, see also the description Brassica napus L. See An Arabic-English Lexicon by E.W. Lane word אל שמם א. Various manuscripts of Alfasi differ in their reading of 1592 and Muntner pg. 49 (143) who describe a bitter grain under the this word, some placing the my before the h and some after. (London, 1867) III, 1402; Maimonides' Biur Shemot ha-Refu'ot ed. by

22. R. Asheri quotes the Rif in a corrupt form, של״ה. The אל שלים אל of the Rif is quoted by later commentaries (see later in text) who add their own vernacular definition of either a form of lettuce of horehound to it. But

see end of note 25.

23 Mishnah Im Perush R. Moshe b. Maimon, ed. J. Kafah (Jerusalem, Mishnayot, found in the back of the Vilna edition of the Babylonian additional phrase מק ממיני עולשין אלא שהוא גדל בגנות which is lacking in Napoli, 1492 of the Mishnah Im Perush ha-Rambam, Pes. 2:6) has the Talmud (see the Mekorot repr. Jerusalem, 1970 of the first edition, 1964) II, pg. 168. Our printed version of Maimonides' Perush hathe original used by Kafah. Also see footnote 25.

26

24. Dioscorides, op. cit., pg. 173. "Seris (some call it Picris, the Aegyptians of which the wilde is called Picris or Cichorum, but ye other kinde Agon, the Romans Intybus agrestis) is of two kindes, wilde and Sative, Muntner (Jerusalem, 1969) pg. 81 (285); Columella, op. cit., II, 389, bitter." Also see Maimonides Biur Shemot ha-Refu'ot ed. by S. kinde, for the one is more like lettuce, the other is narrow leaved, and broader leaved . . .. which is that of ye garden. And this is of a twofold

25 of the fifth species, מרור, is not coriander) as is found in the See J. Kafah, op. cit., note 34, who writes that Maimonides' translation for wild lettuce, and מסברתא is merely a corruption. In the earliest printed version in the Talmud, (see note 23), but rather אם סס, Arabic

reference we have of the Rif mentioning who is an early thirteenth-

### Horseradish as the Bitter Herb of Passover

define the herbs of the mishnah he defines all but ממכא n.27 R Nathan of Mainz, (c.1090-c.1170) a contemporary of R. Tam, ingredient in his recipe for haroset! In fact, when he does However, it is not mentioned as a bitter herb, but rather as an mentions meeretich, the German word for horseradish.26 literature of mid-twelfth century Germany. R. We find the first mention of horseradish in rabbinion

study by someone expert in this field is necessary. to a > by the addition of a short stroke, and the samekh being changed סרים or שרים, it is not difficult to imagine the "being mistakenly changed century lexicon by Tanhum ha-Yerushalmi (letter "n" printed in reference we have of the Rif mentioning שלים is an early thirteenth resulted from an error in copying a very early manuscript. The earliest 164b.), who writes that the Rif defines מרים as סרים. A more detailed Elija Shapiro (Elijah Rabbah, Sulzbach 1757, repr. N.Y. n.d., pg into a final mem, thus forming שלים from פרים See the comment by R. Leshonenu 33 (1969) 280-296 by H. Shai). If, however, the Rif wrote Aharonim is unusual. It seems possible that, in fact, שלים or שלים 21), the fact that no such similar plant is mentioned by the Rishonim or which may be a form of rape or a completely different plant (see note Sassoon, facs. by Ejnar Munksgaard Pub., Copenhagen, 1956, I, pg DFDJ I, 439. Regarding the Arabic translation of the Rif, אל שלים the definition of כם ברי si מרור. For Maimonides' definition of דחבינה 284), dating from the time of Maimonides, it can clearly be seen that manuscript of the Perush ha-Mishnayot (with an introduction by S

plain retich (radish, Raphanus sativus L.) since by their names, they name Armoracia, formed form the Celtic: ar near, mor the sea, rich radish (rettich) that grows near a body of water. Hence its Latin generic words meeretich and horseradish are fascinating. Meerettich indicates a Even ha-Ezer, Sefer Ra'avan (Prague, 1610) 74b. The origin of the sharp varieties of radish. must be very similar plants. Most probably he was referring to the 473/5, who suggests that if meeretich can be used for maror, so can Shelomo of R. Shelomo Kluger to Shulhan Arukh, Orah Hayyim "Historical Notes on Horseradish", op. cit. Also see the Hokhmat possibility exists that horseradish means a strong or hot radish. See to be mare, a horse, and thus sea-radish became horseradish! Another against. Merretich may have evolved into horseradish by taking meen

the note of Aptowitzer who adds into the text [ממכא מרוב"א] and writes Sefer Ra'avyah (Jerusalem, 1964 repr. of Aptowitzer ed.) II, 101 and Even ha-Ezer, op. cit., 73a. So too his grandson, R. Eliezer b. Joel. See הוספתי על פי הגמרא ופירש"י שאין סברא שרבינו השמיטו

223

27.

GESHER: Bridging the Spectrum of Orthodox Jewish Scholarship

only as an ingredient of haroset28 and, in his definitions of the Eleazer of Worms (c.1165-c.1230) also mentions meeretich probably a corruption of andorn, the German word for five herbs of the mishnah, identifies אגרורן which is maror.30 nmm, lettuce of a leafy or 'romaine' type,31 was used Eleazer of Worms, there is no mention of horseradish as horehound.29 In Germany, then, at least until the period of

See note 50. Iceberg, or head lettuce as we know it, seems to have

tury) quotes K. Nathan's definitions of cardoon and

## Horseradish as the Bitter Herb of Passover

used; wormwood, too, may have been relied on to some exand, when it was unobtainable, endive and horehound were

remained unchanged throughout the Middle Ages. endives, horehound and, depending on local custom, other these Mediterranean countries, in contrast to that of Germany flora such as cardoon are mentioned and may have been used Provence, Italy, Spain, North Africa and Eretz Yisrael; lettuces Again, there is no mention of horseradish. The situation in In the areas south and west of Germany, i.e. North France

can also infer from a comment attributed to R. Peretz (end of tury) quotes R. Nathan's definitions of cardoon and herbs in North France.37 In discussing the use of roots for thirteenth century) that horseradish was not used for bitter thirteenth century) maintains the tradition of horehound. 36 We horehound. In North France, R. Moses of Coucy (first half of R. Judah's nephew and cousin respectively, mention only horehound33 while R. Yehiel Anav34 and R. Zedekiah Anav,35 In Italy, R. Judah b. Benjamin Anav (mid-thirteenth cen-

31.

Ha-Roke'aḥ (Fano, 1505) 284:

החרוסת . . . ונותנים כו קצת מה בשיר השירים אגחים תאנים ורימונים ופלפל תנגביל וכמון

many, to add vegetables to the haroset in order to make it thick. See, for example, Rashbam to Pes. 116a, s.v. סמוניה. Apparently it was customary, at least in North France and in Ger-

and first T of MITM. In the Sefer ha-Assufot (Studies and Texts by M. tion to see the 1 and first 1 of purus replacing, due to a scribal error, the 1 Ibid., 282. See I. Low, DFDJ I, 431. It does note take too much imagina-Gastner, London 1925-1923, III, 216-243), rabn is defined as andorn 27 (1950) 322-329 and Encyclopedia Judaica, s.v. Lattes, Judah. (pg. 221). See Mavo LeSefer Ba'alei Assufot by B.Z. Benedict in Sinai

Pseudo-Rashi commentary on the Rif to Pes. 39a. There, meeretich is given as the definition of the fifth species, Knyrd. It is similarly found Meeretich is mentioned as a form of maror, although not as woon, in the note 29), meeretich is mentioned as one of the ingredients of haroseth century and is part of the general literature that sprung up around the Shekalim) the Pseudo-Rashi dates to the second half of the thirteenth According to Rabbinovicz (in a short note to the DS at the end of in ms. Bod. 545 and Br. Mus. 473 fol. 88a of Alfasi with Pseudo-Rashi many others (for example, the Ra'avan, Ra'avyah, Roke'ah) for the where it is also identified with אמרפרל which is the la'az of Rashi and prising that it mentions horseradish. In the Sefer ha-Assufot [SH] (see Rif, due to the earlier ban on studying Talmud. It is therefore not surcannot be both wormwood and horseradish unless, as I. Low suggests, wormwood, as it is in the Ra'avan, Ra'avyah and Roke'ah. Amerfoil also defined as אמרפתיל but with the accepted German vernacular of fifth species מרירתא. Earlier in the  $SH_{\rm c}$  (pg. 221) סל the mishnah is surrounding the authorship of the SH (see above note), no conclusions addition. Considering the lack of manuscripts and general confusion it is just a general term for 'bitter leaves'. The other possibility is that the second amerfoil, associated with horseradish and haroseth, is a later

opposed to a leaf lettuce. See "Salads For Everyone - A Look at the Lettuce Plant" by T.W. Whitaker in Economic Botany 23(1969) 261capitata. The picture associated with L. capitata in Fuchs' herbal, looks as Lactuca capitata and would now be considered as L. sativa var. simple mutation. It is first described in Fuchs' sixteenth-century herbal originated sometime in the late Middle Ages and is associated with a in fact, romaine (Cos) lettuces are a loose heading form of lettuces, as more like a romaine lettuce than a head lettuce in spite of its name and

<sup>32.</sup> See note 30.

<sup>&</sup>lt;u>3</u> Perush R. Yehudah b. R. Binyamin Anav al ha-Rif, Massekhet Pesaḥim (New York, 1915) to Pes. 39a.

<sup>34</sup> 

<sup>35</sup> Tanya (Cremona, 1565) pg. 57b. Sefer Shibbolei ha-Leket ha-Shalem (New York, 1959) pg. 194. Sefer Mizvot Gedolot (Venice, 1547) 118a, Aseh 41.

repr. after his commentary to Shabbat in many editions) to Pes. 39b. This comment is found in the Hiddushei ha-Ritva (Warsaw, 1864 and והוא דתגן במתניתין יוצאין בקלח שלהן פי בתום׳ כשם השר מקוצי דדוקא בקלח אכל

For information regarding the authorship of the Ritva to Pesahim see כשורש לא ויש ליוהר להסיר השורש מן החורת ע"כ משיטת הרב רב' פרץ.

maror, which was prohibited by R. Tam, R. Peretz rules that one must be certain to remove the root of the lettuce plant when it is used. If, in fact, horseradish was used, mention of its root would certainly have been made. In Provence, R. Manoah of Narbonne (end of thirteenth and first half of fourteenth cenutry) defines xɔɔn as a form of endive, 36 like Maimonides, 39 while his contemporary, R. Aaron of Lunel, continues the tradition of horehound. 40

Hiddushei ha-Ritva, Massekhet Eruvin (Jerusalem, 1974) ed. by M. Goldstein, pg. 15. The prohibition of using the root is attributed here to R. Samson of Coucy, brother-in-law of R. Moses of Coucy. In most sources, it is attributed to R. Tam. See second half of this paper.

8. Sefer ha-Menuha (Constantinople 1718, repr. in Kovez Rishonim al Mishneh Torah, Jerusalem 1967) 24a.

והתמכא היא עשב נקראת אשקריולא היא חורת מדברית. In Sefer ha-Ezer (note 16) אנריבה is given as a synonym for אנריבה (endive), together with מדברות מדברית Scariola is also described in the Circa Instans, pg. 125 as a type of endive.

39. For information on the relationship of the Sefer ha-Menuha to Maimonides, see H. Tchernowitz, Toldot ha-Posekim (New York,

1946) III, 281.

Orhot Hayyim (Florence, 1750) 79a. A contemporary, R. Menahem Orhot Hayyim (Florence, 1750) 79a. A contemporary, (Bet ha-Behirah al Ha-Meiri (1249-1316), defines אסח as אריספילאה, (Bet ha-Behirah al Massekhet Pesahim, ed. J Klein, Jerusalem, 1966, pg. 124) which is how Rashi defines שלאיז. A study of this la'az would demand a much larger study than this note can offer. But, see Sefer Ra'avyah ed. by larger study than this note can offer. But, see Sefer Ra'avyah ed. by Aptowitzer, II, 101, note 1 for an idea as to what such a study might produce.

41. Perush Maharam Halava al Massekhet Pesahim (Jerusalem, 1966) to

חמכא חמכתא שמה מ' הרב אלפסי שקורין לה בלשח ערבי אל שלים והוא מרובי.
The last two words הווא מרובי, may either be part of the Alfasi that R. Halava's own addition. See note 20.
Halava's own addition. See note 20.

Nimmukei Yosef (New York, 1960) to Pes. 39a

42

## Horseradish as the Bitter Herb of Passover

1391, quotes Alfasi's Arabic translation and adds that it is a form of lettuce.<sup>43</sup> Even by the early sixteenth century, Obadiah of Bertinoro, who first lived in Italy and later in Eretz Yisrael still makes no mention of horseradish as *maror* when he defines the species of the mishnah.<sup>44</sup>

The first mention we have of kunn translated as horseradish is in the late thirteenth-century Germany, in the Haggahot Maimuniyyot,45 written by R. Meir Ha-Kohen, student of R. Meir of Rothenburg (c. 1215-1293). Surprisingly, among no other student of R. Meir from whom we have written records, do we find similar mention of horseradish.46 In addition, the first corroboration, from later commentaries, that the Haggahot Maimuniyyot defined kunn as meeretich does not occur until about two hundred years later.47 It seems possible

ובחסכתא פירש הריף ז"ל שהוא אלשיל"ם כלי ערכי וכלי רומי ליטוגא רומני.

Commentary of R. Obadiah of Bertinoro to Mishnah Pes. 2:6.

at all was, is questionable. See for example, E.E. Urbach's Ba'alei ments were actually written by R. Meir Ha-Kohen, or whether any part additional la'az which I could not make out. How much of these com-מרו״א, after which the Arukh is quoted, which in turn is followed by an Arukh. In the Nurnberg Landeskirch, Arch. 88 2 there is מרסיך בלמין sense. Bod. 641 fol. 144b mentions מירטין and מרח"א but also quotes the as it is in J.T.S. ms. Rab. 350 which again makes no tions of any of the species. In Bod. 844 fol. 146a xxxx is defined as samekh). In ms. Br. Mus. 501 (fol. 85) described as sixteenth-century To Mishneh Torah, Hilkhot Hamez u'Mazza, 7:13. In the modern Mus. by G. Margoliouth (London, 1965) II, 112) there are no translaall but one. The Constantinople 1509 ed. 133b has only meeretich as number of manuscripts of the HM studied, meeretich is mentioned in 1702 edition reads מירטין בלעו מרוב"א, which makes no sense. In a printed editions there are contradictory vernaculars. The Amsterdam the definition of ממנא (although it appears more like מירסץ with a Tosafot (Jerusalem, 1954) pg. 435. Italian, (Catalogue of the Hebrew and Samaritan Manuscripts in the Br.

See Sefer ha-Parnes by R. Moshe Ha-Parnas (Vilna, 1891) par. 57, 6a; Sefer Tashbaz (Cremona, 1556) 8a, only mentions that if one cannot find maror then wormwood can be used. For Asheri see note 22.

46.

47. The first to mention that the Haggahot Maimuniyyot defines אמכא as

227

Sefer Ma'amar Ḥamez (printed together with Sefer Yavin Shemu'ah Livorno, 1744, repr. Jerusalem, 1970) 35a:

# GESHER: Bridging the Spectrum of Orthodox Jewish Scholarship

that this comment in the Haggahot Maimuniyyot may have resulted from a later addition, and not from the late thirteenth century.

By the first half of the fourteenth century, horseradish is clearly mentioned as an acceptable form of maror. R. Alexander Suslin (d. 1349), of Frankfurt and later Erfurt, in eastern Germany, distinctly mentions the custom of using meeretich when lettuce could not be found, although he does not explicitly

define wash as meeretich.\*

During the middle of the fourteenth century the custom of During the middle of the fourteenth century the custom of using horseradish already existed. It was, however, considered preferable to use lettuce when available, and there are indications that in western Germany, lettuce was indeed available Passover time. We have reason to believe, though, that lettuce was at times difficult to obtain, as evidenced by the com-

meeretich is R. Joseph b. Moshe, student of R. Israel Isserlein, in Leket Yosher (Berlin, 1903, repr. Jerusalem, 1964) pg. 92.

48.

See note 45. For the reader who feels that I am making emendations too Gee note 45. For the reader who feels that I am making emendations too quickly see "The La'azim of Rashi and of the French Biblical Glossaries" by M. Banitt, in The World History of the Jewish People, ed. C. Roth, vol. 11, The Dark Ages, ch. 12, pgs. 291-297 and notes and bibliography. See especially pg. 295 where he writes, "Curiously enough, neither Rashi nor any rabbi of his period could resist the temptation of inserting into their commentaries translations in a foreign tation of inserting into their commentaries translations in a foreign tongue they did not understand, but which they had found in their sources and which must have been practically useless for their countrymen. In fact, we are faced with the general medieval traits of an inveterate compilatory attitude and a strong verbalistic trend in education." If this is true for Rashi and his period it is all the more true among the later commentaries and copyists. The Haggahot Maimunityot is a fine example.

Sefer ha-Agudah (Cracow, 1571), 162a,
 יראיתי רבותי החזירין אחר לטונ״א ואם לא מצאו יקחו מירטיך.

However, when defining the species immediately before, he does not

define NOON at all, much like the Ra'avan and Ra'avyah.

See, for example, Sefer Minhagim Devei Maharam b. Barukh MiRothenburg, ed. I. Elfenbein, vol. 5 (New York, 1938) pg. 24; Minhagei R. Hayyim Paltiel in Kiryat Sefer 24 (1948) pg. 79. Also see note 80 of the paper and Sefer Ma'asei ha-Geonim, ed. A. Epstein and J. Freimann (Berlin, 1910 repr. 1967) pg. 18.

### Horseradish as the Bitter Herb of Passover

ments of R. Shimshon b. Zadok<sup>51</sup> (student of R. Meir of Rothenburg) and R. Alexander Suslin<sup>52</sup> who describe situations where it was not obtainable.

reverse may also be true; the custom of using horseradish may moved to the even colder climates of Poland and Russia. The probably started in the cooler climates of eastern Germany and such as horseradish would be obtainable in cooler climates. Its procure. In contrast to the leafy annuals, a perennial root crop cities such as Erfurt, it was probably even more difficult to or at least it was prohibitively expensive. Further east, in occurred early, it is probable that lettuce was difficult to obtain, generally available. In unusual years, especially when Passover which heralds the growing season, begins progressively later.53 climate in winter becomes progressively colder, and spring easily obtainable in March-April. As one moves northeast, the bordering the Mediterranean, the climate is such that lettuce is such as Spain, Provence, Italy, Eretz Yisrael and N. Africa, all must be sown from seed depends on climatic factors. In areas have begun in the colder portions of eastern Europe, for which throughout the year. The dependence on horseradish, then, be available, the root itself could be stored and made available spring, and in colder regions, where even the leaves would not leaves would push forth from the ground with the advent of In western Germany, as previously mentioned, lettuce was The availability of lettuce and other leafy annuals that

54

See note 46

See The Times Atlas of the World (London, 1968) plates 4 and 5 which illustrate climatic patterns of Europe. For an interesting study of the effect of climate on history, see Times of Feast, Times of Famine; A History of Climate Since the Year 1,000, by Emmanuel LeRoy Ladourie, Doubleday, New York, 1971.

See note 52.

we have few written records,55 and once established, moved to the relatively warmer Germany where it could be depended upon whenever necessary. In either case, the custom of using horseradish for maror and its identification with one of the species of the mishnah, thereby legitimizing its use and giving it roots in tradition, seems to stem from the migration of the Jews north-eastward into Europe, and the flowering of new Jewish communities in these colder regions.56

56

What remains unanswered is how horseradish attained its place of What remains unanswered is how horseradish attained its place of prominence on the list of acceptable bitter herbs. Given the conserprominence on the list of acceptable bitter herbs. Given the conserprominence on the list of acceptable bitter herbs. Given the conserprominence on the list of acceptable bitter herbs. Given the conservation of the conservation o

230

runng posed no problem. One had only to be careful to remove

### Horseradish as the Bitter Herb of Passover

After R. Alexander Suslin, the use of horseradish is taken for granted. R. Jacob Moellin (c. 1360-1427) mentions meeretich and states that R. Suslin identifies it with warn, although this is not evident from R. Suslin's writings themselves. But R. Jacob then continues onto another problem which also is symptomatic of the migrations of the Jews into colder climates.

### Ξ

The Root of the Problem of the Problem of the Root

R. Moses of Coucy is the first to mention, in the name of R. Tam (c.1100-1171), that one may not use a plant root for maror, since the mishnah states מלח שלהן ביאין ביאין and חלף is taken to mean the stem, exclusive of the root. This restriction seems to have been well-accepted59 and as long as horseradish was not used, and leafy vegetables such as lettuce were available, this ruling posed no problem. One had only to be careful to remove any part of the root that may still have been attached to the plant.60 However, once horseradish appeared as one of the bit-

282

But see note 49.

Sefer Mizvot Gedolot, op. cit.

60. See note 37

<sup>55.</sup> For an introductory survey of early East European Jewish settlements see The World History of the Jewish People, ed. C. Roth, vol. 11, The Dark Ages, ch. 13, and notes and bibliography

As previously mentioned, it is not within the scope of this paper to deal observant reader will no doubt be bothered by the possibility that with the definitions of all the species of bitter herbs. However, the only possibility of this having occurred is with the fifth species of the countries warmer than Germany and the change that occurred in horseradish may have been used prior to the thirteenth century in and Blondheim identify it with tusselage, Löw with Sonchus oleraceussow thistle (J.Q.R. 21 [1931] p. 328), a member of the Composite famiand Blondheim op. cit. for variant readings), which he is reported to himself defines מררתא (Pes. 39a, s.v. מררתא) as סופרץ (see Darmestater mishnah, the מרירתא of the Talmud. As already mentioned (note 30), at its definition as one of the other species of the mishnah to ממכא. The thirteenth-century Germany was a transposition of horseradish from note 18.) No one suggests that this might be horseradish. Darmestater have used one year when he could not find lettuce. (See sources in my least one source defines מרירתא as horseradish, albeit a late one. Rashi sibly garden cress or peppergrass (Lepidium sativum L.), a member of note 18). My feeling is that your refers to a peppery tasting plant, posa bitter herb for approximately two hundred years school it is never heard from again, and horseradish is not mentioned as interesting to note that no matter what you may be, after Rashi and his may have referred to something other than peppergrass. However, it is Rashi, though, piperitidis or puep, if a loose term for a pungent plant, peppery taste, and this plant seems to be L. sativum. In the time of describes a plant whose common name is piperitidis on account of its the same family as horseradish (Cruciferaceae). Pliny (op. cit. xix: 42) ly; others suggest pepper and purslane (see footnotes to sources in my

difficult to imagine. One possibility that comes to mind is that since it was legitimately used in the haroset, as previously mentioned, it was already present at the seder table and was available to fill the void when other species could not be obtained. However, there is no real support for this suggestion. The alternative, mentioned at the beginning of this note, is likewise difficult to imagine, especially considering the silence of two hundred years between Rashi's your and the Haggahot Maimuniyyot's your.

<sup>57.</sup> She'elot u'Teshuvot Maharil (Cremona, 1556) par. 58, pg. 18a states: ואנרה כתב דמירעטיך היינו חמכא דמתניתין.

It is also attributed to R. Shimshon of Coucy (the 'Sar' of Coucy), the brother-in-law of R. Moses of Coucy (see note 37). It is mentioned, in the name of R. Tam, in most mss. of the Haggahot Maimuniyyot. This law appears to have originated with R. Tam and was unknown prior to him. Rashi used the איקר של פופר with R. Tam and was a root. See comment of Rashi, Hullin 59a, s.v. which apparently was a root Suk-kah 13a, s.v. מרריתא. See sources in my note 18.

ter herbs of the mishnah, R. Tam's prohibition became a serious problem.

In Germany, ground horseradish root was commonly used as a condiment, much as we still use it today.<sup>61</sup> It is not unusual, then, that when the Jews began using horseradish for maror the initial reaction was to use the root. In addition, among the Jewish communities far to the east of Germany, it is questionable whether the leaves of horseradish were available by Passover, due to the cold weather and the lateness of the growing season. R. Moellin is the first to deal with the problem raised by R. Tam's prohibition and, in no uncertain terms, applies the principle of R. Tam to horseradish too, stating that its roots may not be used for maror.<sup>62</sup>

R. Isaac Tyrnau, a contemporary of R.Moellin, writes that one may use lettuce and horseradish leaves or stems, but adds that roots should not be taken. 63 A gloss to this ruling states:

צריך עיון על הקריין ושמעתי שקרוי קלח עד למטה מונכו ושכולין קטנים יוצאין מהן.64

## Horseradish as the Bitter Herb of Passover

This redefinition of the term npp, allowing the use of the main root of horseradish, has its origins in a problematic responsum of R. Jacob Weil, a student of R. Moellin. In one section he redefines the term npp, without making reference to horseradish. Later on, however, while specifically discussing horseradish he declares that one should only take that part of the plant that is above ground; any parts below ground should not be taken since they fall under the category of "root" which R. Tam prohibits.65

The same paradox is found in the Leket Yosher of R. Joseph b. Moses, student of R. Israel Isserlein (1390-1460). On the one hand he quotes R. Weil's redefinition of np for the expressed purpose of מישב המנהג, to justify the use of the horseradish root, which seems to have become a common custom. Later, while describing the seder of his teacher, R. Isserlein, he explains that the horseradish root does fall under the category of "root" and thereby under the prohibition of R. Tam. 67

This tension, felt already in the early fifteenth century in the writings of R. Weil, continues for the next two hundred years. On the one hand, the prevailing custom was to use the root; however, there remained opposition to its use due to the

66

<sup>1.</sup> John Gerard's The Herbal or General History of Plants (1633, repr. New York, 1975) pg. 242, under the description of horseradish, states. "Horse Radish stamped with a little vinegar put thereto is commonly used among the Germans for sauce to eat fish with, and such like meates, as we [the English] doe mustard."

<sup>.</sup> See note 57. Also Sefer Maharil (Cremona, 1558) 21a, which states: וצריך ליוהר ליקח הקלח של המעריטיך או הירוק שלו ולא השורש כרדייק התם (ר' תם?) ראין יוצאין כשרשים.

In the She'elot u'Teshuvot Maharil (note 56) it is explicitly attributed to R. Tam.

<sup>63.</sup> Minhagim (Venice, 1591) 22a-b:

ויקה לסד"ך או קרי"ן הקלחין או עלין שלו ואם אין לו לטי"ך יקה ווערמט או איזה עשב מר... וווצאין בקלחין... ולא בשרשים כלל.

<sup>64.</sup> For information on the authorship of the glosses, see H. Tchernowitz

Toledot ha-Posekim (New York, 1946) II, 260. I am assuming that the author of the gloss wrote after R. Weil.

author of the gloss wrote after R. Weil.

65. She'elot u'Teshuvot Mahari Weil (Hanau, 1610) 67b:

כפ"ק דסוכה תניא אווב ג' קלחים ובהן ג' גבעולי' פרש"י קלחים שרשים מטעם זה נראה הוא דכתב ר"ת ולא שרשים היינו השרשים הקטנים המתפצלים לכאן ולכאן אבל השורש הגדול שבו עומר הירק הו' בכלל קלח.

In the next column he writes:

ואם יקח מירעמי"ך יקח מה שהוא למעלה מן הקרקע כנון העלין וסמוך לו אבל לא יקח מה שהוא למטה מן הקרקע דהוי שורש ור"ח כתב דוקא קלח ולא שרש.

Sefer Leket Yosher, ed. J. Freimann (Berlin, 1903, repr. Jerusalem 1964) pg. 83.

pg. 83. 67. Ibid., pg. 92.

<sup>...</sup> ואי ליכא חזות כל המוקדם במשנה קודם כך כתוב הגאון ועולשים לא ידענא מאי היא אבל תמכה פ' בהג' במיימוני שהוא מירעטיך שאנו קוראין בארצוחינו קויין וכתב ר"ת שאין אנו יוצאין בשרשים מונקט במתניתין דיוצאין בעלין ובקלחין ושרשים לא הוכיר. לכך ההירו רבותינו שלא ליקח גוף הקריין אלא הקלחין והעלין שבראשו.

authority was justifying or opposing the use of the roots. ruling of R. Tam. For the halakhic justification of the custom, parts of his comments were quoted, depending on whether the R. Weil's redefinition was repeatedly referred to. At times, only

sum of R. Weil but concludes that 'אדר לנהוג' not to use the roots.68 This phrase implies preferability of the leaves, while it definitive in their rulings. R. Sirkes relays only the half of R recognizes the custom of using the root. R. Benjamin Solnik aboveground: the leaves and the thin uppermost section of the responsum concludes with the restrictive opinion and adds that root.69 R. Solnik, while quoting the permissive half of the (1550-1640) and R. Joel Sirkes (1561-1640) both are more root that protrude above soil level.70 he himself would use only that portion of the plant that grew Weil's responsum that prohibits the use of the horseradish R. Isaiah Horowitz (1565?-1630) quotes the whole respon-

one must use horseradish, only the leaves should be used.71 As late as the second half of the seventeenth century there was still In Germany, R. Joseph Hahn (1570-1637) stresses that if

234

## Horseradish as the Bitter Herb of Passover

sanctioning the use of the root. again implying the uneasiness on the part of the authorities in to permit the roots,73 ובשעח הדחק יש לחקל to permit the roots,73 horseradish.72 R. Elijah Spira (1660-1712) sums up both posiopposition by R. Samuel b. Joseph, the author of the Olat Tamid, to the use of the below-ground portion of

tinued. In the first half of the seventeenth century we hear of that maror is called for at the seder, and the root only for the custom, in Poland, of using horseradish leaves the first time discourage reliance on the root, the common practice conkorekh.74 This custom became widespread and is described as However, in spite of the attempt by rabbinical leaders to

Shenei Luhot ha-Brit (Wilhemsdorf, 1686) 119a

תחת הקרקע נקרי שורש ולא נקרי קלח אלא מה שיוצא למעלה מהקרקע סמוך לעלין על כן וכן ראוי לנהוג בזה כי שמעתי אומרים כשם הנאון מהר"ר שכנא שהורה כן דכל מה שהוא כשיקה כזית מקריין יקה העלין עם הראש הקריין שהעלין נתחבו בו ע״כ.

<sup>&</sup>quot;stem" but rather "above ground" and "below ground". See also note even less anatomical and more utilitarian. No longer is there "root" or It is interesting to note here, that the definition of πλρ and της became

<sup>69</sup> See his commentary, Beit Hadash to Tur Orah Hayyim 483, s.v. אלי

Sefer Masa'at Binyamin (Cracow, 1633). At the end of his response commentary to Orah Hayyim, n. 3, he writes: there are a few pages of his commentary to the Shulhan Arukh. In his

שלמעלה מן הקרקע קרוי קלח וכן אני נוהג ליקח העלין וקצת מן הקרין עצמו כעובי אצבע אני שמצחי בשם מהר"ש השני שקבל מרבוחיו דכל מה שעומד בקרקע קרוי שרשים ומה ששיעור זה הוא חיאי למעלה מן הקרקע.

cond' to R. Solomon Luria. For the little that is known about him see the article by I. Lewin in Ha-Darom 22 (1966) pgs. 5-18. The מהר״ש השני is R. Solomon b. Judah Leibush of Lublin (d. 1591), 'se-

<sup>71.</sup> See second half of note 74.

Sefer Olat Tamid (Amsterdam, 1681) 473/4:

וכתב מהר"י ווייל ואם יקח מערטו"ך יקח מה שהוא למעלה מן הקרקע כגון העלים ולא מה שהוא למטה מן הקרקע דה"ל שורש ואין יוצאים בשרשים ונ"ל דה"ה בקרי"ן אין ליקת למרור רק מה שהוא למעלה סמוך להירוק וכן ראיתי רבותי נוהגין.

horser: lish by his comment מראה לי דהוא הדין בקריין. For an interesting description of the Olat Tamid, see Tchernowtiz, III, pg. 164. It can be seen that the author did not realize that meeretich was

<sup>73.</sup> 74. Sefer Eliyyah Rabbah (Sulzbach, 1757 repr. New York, n.d.) pg. 164b. See the commentary of the Taz-Magen David to Shulhan Arukh 173/8

where he writes: הקלח ואין לזה טעם וריח דיש ליקח הירק גם בשעת הכריכה כי יוכל לאכול בטוב כזית ממנו וראיתי הובה אנשים שלוקחין בשעת אכילת מרור את הירק שלו ונשעת הכריכ' נותלין

Frankfurt, 1928, Jerusalem, 1965) writes that lettuce was used for מצוח A.M. R. Hahn in Yosef Omez (Frankfurt A.M., 1723 repr. in A somewhat similar custom seems to have been prevalent in Frankfurt and horseradish leaves for korekh. par. 746): כי אינו מצער כל כך כמו הקלח שיש לו כח יותר.

ואחר כך המרור והחרוסת דהיינו לאטיך אם אפשר אם דמין יקרים ואחר כך המעררעטיך ...

in more detail he writes (par. 765): for maror: However, in later paragraphs, when describing the rituals of maror and שלוקחין אותו לכריכה.

par. 769: for korekh: אחר כך יקת כוית לאט"ץ אם יש לו ואם אין הלאטי"ן מצוי שלא יהיה לו כוית ממנו ישתדל שיהיה לו לפחות עלה אחד של לאטי"ך ויצרף אותו עם הירק שעל שרש מעררעטין ולא השרשים עצמן עד שיהיה ביחר כוית.

It would seem that if one had enough lettuce for both maror and אחר שאכל מרור יעשה הכריכה דהיינו שיקח כוית לאטיך או ירק שעל המעררעטיך לאפוקי השרשים כולעל.

one could be certain of fulfilling the requirement of eating made and the halakhically less preferable roots were used for preferable leaves were used when the blessing on maror was of both mizvat maror and korekh. As a solution, the more supply76 and could not be stretched to fulfill the requirements horseradish leaves in this period. However, leaves were in short There was no question regarding the permissibility of the from the tension over the acceptability of the horseradish root. Risher (1660-1733) and R. Judah Ashkenazi (first half of maror by using the leaves when the blessing was made.79 the korekh, considered secondary to the mizvat maror. Thus the eighteenth century). This practice undoubtedly sprouted R. Abraham Gombiner<sup>75</sup> (1637-1683), R. Jacob

to the acceptability of the horseradish root.80 East European By the eighteenth century there was no more discussion as

could be used for both. However, if one had some lettuce, but not enough for both maror and korekh then, it should be used for the korekh so much the better. If one had only horseradish leaves, they

75. See Magen Avraham to Shulhan Arukh, Orah Hayyim 473/5, where preferability of the leaves is implied from the language of the mishnah the phrase המנהג is used. R. Gombiner suggests that the halakhic of the root. See commentary of Mahazit ha-Shekel, ad loc. which, he claims, implies reduced halakhic desirability מלהן

Hok Ya'akov, ad loc., ונחפשם המנהג

76 authorship of the Ba'er Hetev see Tchernowtiz, III, pgs. 306-307 Ba'er Hetev, ad loc., ונחפשט המנהג. For information regarding the

See Magen Avraham, op. cit. He writes:

sion had to be given for the use of the leaves for korekh. הישוח בידי , implying that the custom had become so routine that permis-ימפני שאין העלין הרבה כל כך לכן נוטלין הקלח לכריכה מיהו אם רוצה ליטול העלין לכריכה

80 Still, not all are content with the use of horseradish. R. Zevi Ashkenazi See note 74 for the same concept applied to lettuce and horseradish.

(She'elot u'Teshuvot Hakham Zevi n. 119, Jerusalem, 1970) bemoans the use of horseradish:

לארץ ישראל וכבל לא ידעו מה הוא ולקחו הקרי"ן שהוא חמכא לפ"ד מקצת חכמים ונפק מצות מרור או מפני שלא היו בקיאין כטוב פתרון שמות הירקות כאנשי ארצות הקרונות וספני שבארצות אשכנו ופולוניא שהן קרות אינו מצוי בוסן הפסח לא הורגלו לקחתו לחובת מויק כאכילתו חי ומבטלים מצות מרור ואף החרדים אל דבר ה' ואוכלין כזית מהקרי"ן מיניה חורנא כי הן רבים מתה עם הארץ שאינם אוכליך אפי' כחצי וית מחמת חורפיה ושהוא

## Horseradish as the Bitter Herb of Passover

mishnah which, according to all commentators, is lettuce! Hebrew word for horseradish is hazeret, the first species of the creased stature to horseradish when he wrote that it may even tuce leaves of insects. 81 The final irony may be that the modern be preferable to lettuce due to the difficulty of cleaning the letvegetables could be obtained. In 1822, R. Moses Sofer gave in-Jewry relied on it at Passover time, even in areas where leafy

dependence on the horseradish root became inevitable. available, concomitant with the move into colder regions, a northward and eastward was horseradish accepted as one of the vegetables were used at the Passover seder. Only as they moved Mediterranean region, lettuce and similar bitter, leafy long as the Jews enjoyed the warm, calm climate of the permissible bitter herbs. As leafy vegetables became even less parallels the travels and migrations of the Jewish people. As The history of the use of horseradish for maror is one that

bols have become evidence and testimony of these selfsame wanderings. Even the celebration of the seder the symbol of this bitterness, horseradish, is in itself a product wanderings of the past and present. How fitting it is then, that has been so affected by the Diaspora that commemorative sym-Egypt, but also serves as a reminder of the bitter exile and the The maror symbolizes not only the bitter bondage of

והמבורג ושאר ערי אשכנו אף שהוא עודנו קטן מאוד קורא אני על הקרי"ן סכנה ואין בו מסתכנים בו כי באמת במקום שחזרת שהוא הלאטוגא סלאט שכיח כמו בערי אמשטרדם

Sefer Hatam Sofer-Helek Orah Hayyim (Vienna, 1855 repr. New York. איל מספרים כברי איל, thereby raising its status. 1968) n. 132. He also mentions that the word ממכא is an acrostic for

### Acknowledgement

Yeshiva University, the Jewish Theological Seminary Manuscript Room, and the New York Botanical Gardens Library and Rare Book Syriac, Mr. Tzvi Erenyi for editorial and stylistic comments, Rabbi Arabic, Dr. Moshe Bernstein for assistance with Greek, Latin and Room. I would also like to thank Dr. R. Steiner for assistance with tive conversations, and my wife, Naomi, for inestimable help David Strauss and Rabbi Efraim Kanarfogel for a number of produc-I would like to thank the staffs of the Mendel Gottesman Library of

### מרור כזמן המצור בירושלים

הרב ד"ר ישראל מאיר לוינגר

בעשרים ותשיעי בנובמבר 1947 הכריזה מליאת האויים על הקמת מדינה יהודית בארץ ישראל. ביום זה חיתה שמחה גדולה בארץ וביום שלאחריו החלו הפרעות, בעיקר בירושלים.

הסיבה לכך היתה שבעיר ירושלים גרו יהודים וערבים בשכנות טובה והיו גם הרבה שכונות מעורבות של יהודים וערבים.

כעבור זמן קצר נכבשו חלק מהשכונות הערביות עייי יהודים ומצב שיא נוצר עייי כבוש הרובע היהודי עיי הלגיון הירדני.

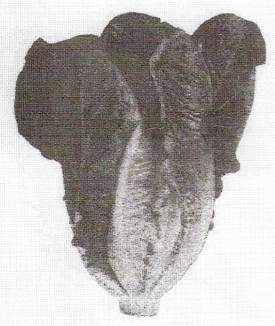
תקופת חיים זו היתה סוערת.
השיירות שעלו ירושלימה הותקפו
באיזור שער הגיא – לטרון ורק
משאיות נודדות הגיעו ירושלימה.
גם צנור המים לירושלים שובש
וירושלים היתה תלוייה על מי
בורות, שהיו רבים באיזורים שונים
של העיר.

כשבועיים לפני הפסח הגיעה השיירה האחרונה לירושלים. מצות הוכנו בזמן והיתה האפשרות לספק לכל נפש ק"ג אחד של מצות לכבוד פסח. (בזכרון שלי היה שזו

> היתה כמות קטנה וכל שנה אחר כך קניתי קייג אחד לכל נפש והיח לנו תמיד עודף מצות - התחשיב היה מוטעה - בזמן המצור כשלא היה מה לאכול חיה קייג מצח מעט, זמנים לעומת כהווייתם כשהמצח היא רק קטן חלק מהתפריט).

כשקרבו ימי הפסח, החלו לחשוב על מרור.

(מרור רוחני לא חסר – רחובות העיר היו חסומים וההרגשה היתה מרה), אבל היכן מקבלים מרור לפסח.



חזרת - חסה



### מרור על שום מה

המשנה מונה חמשה סוגי ירקות: ואלו ירקות שאדם יוצא בהם ידי חובתו בפסח: חזרת, תמכא, עולשין, חרחבינה ומרור.

רגילים אנו בשני סוגים: החזרת – חסא, עלים ירוקים של הצמח חסא, עלים ירוקים של הצמח במנות במנות במנות במנות במינון. גידולו של הצמח הראשון דורש הרבה מים והצמח השני דורש הרבה זמן (שרשי הייחרייןיי גדלים במשך שנים, רוב השרשים המגיעים לחנות הם בני שלוש שנים ויותר).

תיו אמנם יהודים שהקדימו רפואה למכה ושתלו חסה בגינותיהם, או במרפסותיהם, וחסכו ממנת המים (שחיתה כארבעים ליטר לנפש לשבוע) להשקות את החסה לקראת הפסח.

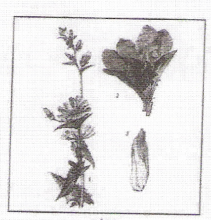
כשבועיים לפני פסח התקיימה הרצאה של אחד הבוטניקאים המפורסמים (שמו לא זכור לי, כי לא יכולתי להיות נוכח) והוא הראה תמונות של שלושת מיני המרור האחרים: עולשין, חרחבינה ומרור.

בזמן ההוא נוצר קשר בין הרב דוד קרליבך זצ"ל לביני והוא חזמין אותו לטיול בהרי ירושלים, דבר שלא היה בלתי מסוכן, ע"מ לאסוף עולשין ולתת לנצרכים. גם עלי תרחבינה יכלנו לאסוף.

בדרך זו יכלו משפחות רבות לקיים את מצוות אכילת מרור בליל הסדר.

זכיתי באותה שנה לאכול כמרור – עולש.

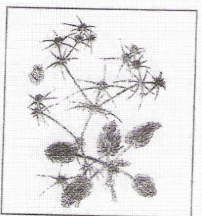
התמונות נלקחו מספרו של פרופי יהודה פליקס, צמחיית המשנה, ברשותו האדיבה של המחבר.



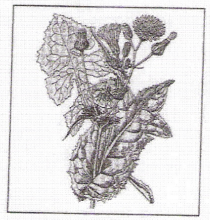
עולש



חזרת גלים



חרחבינה



מרור



12270



### COLOUR TERMS IN THE OLD TESTAMENT

ATHALYA BRENNER

Journal for the Study of the Old Testament Supplement Series, 21



PRIMARY TERMS

B.1. D(1)TW.

1.0 In most biblical dictionaries, translations, and commentaries.

1.0 In most biblical dictionaries, translations, and commentaries.

The state of the state o

orderly - albeit not necessarily adequate - approach are far to explain this process which was nevertheless empirically prover when specifically stating otherwise". 8 Berlin - Kay were unable categories rather than to their boundaries or total area, except biblical אדם. Furthermore, misleading: our modern 'red' is more restricted in scope than the heading, as much as his organization of the material, are highly Gradwohl, who discusses and under the heading 'rot', is forced the extra-linguistic references is sometimes confused. greater than its comforts, and the resulting attempt of defining first instance (Gen. 25:30). The difficulties inherent in this always valid will be apparent as soon as we begin to analyze our the same it in a similar fashion; that is, will coin a term that would be perceived by most viewers in a similar manner. seems to be reasonable. If the phenomenon is constant, it should referring to the same extra-linguistic colour phenomenon at first lexeme. The concept of a one-to-one relationship between terms framework that is too wide to be communicated by a single common denoted by each and every context, are variables within a have a constant equivalent in Greek or in Latin. might have been the recognition that by does not necessarily tent term for all instances. 6 reference of שוא. this seems to strengthen the notion of a fixed, or well-defined, the other of becoming 'red'.

point. BDB<sup>2</sup> defines u'nk as "Whenever we speak of colour categories, we refer to the foci of types of what we call 'red' and even 'pink'. to summarize that the term 'cover' the same - or a similar - area of reference, displaying to this point below, in 1.4). invariably render אווא with lexemes derived from the root מקל, and are אוצר לשון המקרא to be expected that different speech communities will encode - or similar - boundaries. That this concept is not defines אין as 'red, ruddy'. The LXX and V, though, do not use one consissimilar. covers 'brown', as much as different and even 'mink' 7 Therefore his as Berlin and Kay point out A quick survey will illustrate In other words, the referents, as A possible reason for this practice The Jewish Aramaic The entries in KB and sh Arran-Therefore his (We will return Consequently,

> $\dot{\mathbf{h}}^{\mathsf{T}}\mathbf{K}$  and  $\dot{\mathbf{h}}^{\mathsf{T}}$  appears doubly tempting in the light of the presumed focus of the field, and attempts are made to find an etymological connection between the two. 9 Further, biblical passages, as do that, do we not read into the text our own preconceptions, than to attribute the same focus with 'red', and our 'red' is perceived as referring to an communication might be impaired otherwise. the typical (= exaggerated) essence of what we describe, for accepted: we do tend to use lexical definitions which refer to attributing to it more - or less - than what was originally meant? in the light of the 'blood-red' focus supposition; but when we will be shown in the discussion of Gen. 25:30, are reference - to biblical ከጒ? area which has the colour of blood as its focus, what is easier However, it seems that their position should be The consonantal with the same frame of Now, when we equate similarity between interpreted

propose to emend the text by eliminating the first birth and substituting something else for it: BH3, Skinner, 10 Dillmann, 11 while on the other hand, a substantive even to grammar". 14 To his first arguments of the substantive even to grammar. 14 To his first arguments of the substantive even to grammar. 14 To his first arguments of the substantive even to grammar. Ball says, "There is no special reason for repeating the epithet, grounds of unnecessary, even awkward, repetition. Others, like Ball, 13 read 'UTKh TYTAN', following the LXX, V, T, and NeophytiI substituting something else for it:  ${\rm BH}^3,$  and  ${\rm Gaster}^{12}$  suggest an emendation in th before we approach the referential question. replaces the first bykh, it might be not so much a part of their Vorlage as an attempt to correct the apparently unnecessary accident of dittography should be considered less plausible. and מקראות גדולות and contains the same repetition, his words. 15 state, and thus might have easily been described as repeating grounds that Esau is depicted as being in an impatient, excited (Cf. Arabic 'idam) = 'seasoning or condiment for bread' on the syntactical and textual problems, and those should be cleared up for the LXX, V, and The double occurrence of מְאָדְ presents both grammatical -Furthermore, because the To (as in both Sperber suggest an emendation in the pointing to read by Neophyti, where the equivalent of 771 To his first argument we may object on the 15 Most commentators a simple

Finally, as Blau says, the borderlines between noun and adjective in Semitic languages are quite fluid:  $^{17}$  there is no

reason for emendation on grammatical grounds - the utterance makes sense as it stands. On the other hand, any one of the proposed emendations would rob Esau's utterance of the sense of urgency and the oblique, too-tired-to-care attitude. Let us leave it as it appears in the MT.

The reference of bran bran depends, of course, on the referents of 1711 (vv. 29, 34) and to a greater extent on branz. (v. 34), for this branz 1711 is the entity referred to by the colour term. 1712 - like its related Hif. formations - is well established through the occurrences here, in 2 Ki. 4: 38, 39 (where it clearly designates 'something cooked in a pot'), and in Hag. 2:12 (where it again appears in conjunction with branz). So, the translation 'dish', 'pottage' is justified - the Aramaic Targum consistently uses / \(\frac{7}{202}\) - although the 'soup', or 'blood soup', referred to by Daube, \(^1\) Henton Davies, \(^1\) and von Rad \(^2\) looks less accurate than the 'pottage', 'dish' or simply 'stuff' 21 which other scholars mention.

absence of contemporary terms for either 'orange' or 'yellow' or of these lentils 'red', for other terms are available. In the the lentils are cooked. described as of a sharp orange colour which turns brownish after day Israel, (and, for that matter, in England as well) is best Let us add that, at least one type of lentil one gets in presentperceived as 'red' colour of lentils as 'yellowish-brown', but adds that they are additional information is available. Gradwohl describes the from relying on our own experience if - as in our case change many aspects of any harvest, but we have no choice apart asked only in the present tense: advanced agricultural methods 1 Ch. 11:13. So, what colour are lentils? The question can be reason to attach any significance to what looks like an error in and the meaning of the word is well known in MH, there is no חלקת השדה מלאה (1 Ch. 11:13 has instead (1 Ch. 11:13) and the Arabic cognate of the same meaning, strengthen this biblical Hebrew. The consistent Aramaic translation אסלופחין, 23 The second part of the syntagm -  $\text{Div}_{r}$  - is universally recognized as 'lentils',  $^{22}$  in OT language as much as in post-However, as both LXX and the T have עדשים in both places It is true that the version parallel to (2 Sam. 23:11) As his statement stands it is inexplicable Nobody today would consider the colour

> later excluded from this sector as a result of the introduction boundaries on the 'brown-yellow'side. While box biblical text and declare that bik is 'red', but rather to accept that the scope of the term indeed includes 'red' (although not in of 'orange', 'yellowish orange', or 'yellowish brown'. Hebrew. In other words, אום in Gen. 25:30 has inclusive of many more references to wine, or human complexion; on the contrary - it would mean that mean that we equate the colour of lentils with that of blood, or 'red'. However, this (for us) hypothetical practice would not it is also wider in range than 'red', covering areas that were this context), although here the reference is to its possible should be done, then, is not to bring we attribute to our modern 'red', or 'brown', most of us would indeed define the colour of lentils as 'red' would be an expanded 'blanket' term which the bin of contemporary chromatic shades than those our sensibilities to the a reference value is indeed 'red' What

of new terms.

Daube, <sup>18</sup> Henton Davies, <sup>19</sup> and von Rad<sup>20</sup> raise the possibility that the possibility raise mistaken by Esau for 'blood soup'.

According to this theory Jacob cooked the lentils in such a way that they looked like a red blood soup, not only appetizing but a source of life and potency to whoever drinks it. Thus Jacob tricked Esau through the colour of the soup; and as his brother forswore before discovering the deceit, he has no reason for complaint apart from this trickery.

The theory is attractive on a few counts: it enriches the tale with folkloristic elements of the advantage of drinking blood to the person who consumes it. It explains Esau's hurt after eating the pottage, whereas if no direct allusion to a blood soup that is not really what it seems is presumed, he really cannot blame Jacob too much: the latter exercised an advantage over him but did not force his hand in any way. At a pinch, this can also clarify Esau's contention that he had been deceived twice.

However, the whole theory rests on the notion that by is equal to 'red', whose focus is - or might be - 'blood-red', and/or on an etymological connection between by and by. As discussed above, these two arguments are far from established. If we bring common sense to bear upon the question we will

discover that making a lentil dish resemble 'blood soup' through simple cooking is a far from easy feat, for lentils tend to lose their distinct colour and become a faded brown or yellow through cooking. Therefore the 'blood soup' theory, together with its enriching symbolism, should be regretfully discarded.

Nevertheless, it must be remembered that as far as the listener etiological story of Jacob vs. Esau, Israel vs. Edom element and its derivatives form an important element of the and perhaps even etymologically related, and that the 'אָדם' general: it is obvious that מַּדְמוֹנֵיל, אָדְמוֹנֵיל are phonetically or reader immediately asked himself why Edom is thus named are quite loose, and hence they are considered to be constituents the speaker and his audience know that their colour references can play their part in the grotesque presentation of Esau only if colour denotation whatsoever. On the other hand, שוֹמוני and אַדמוני, (although the story-teller did). not possess. There is no reason to suppose that the listener the same general framework. probably as important as the colour allusions they possess, or concerned the paranomasia of the repeated consonantal sequences Finally, a word about the 'נאָדם' element in Gen. 25 in As the word stands, it has no

### Num. 19:2 מְּמִישָה מְּמִישָה

No natural cow hide is indeed 'red'. If we stick to the by = 'red' formula, we shall be in trouble here too. On the other hand, the retention of the by = 'red' definition would introduce the question of symbolism, especially that of blood and of cleansing or purification, which is particularly appropriate here.

Gradwohl tries to side-step the question by saying that the unfortunate heifer is 'reddish-brown', and therefore rare. He cites Mish. Par. 3:5, where it is said that even two black or white hairs make the heifer unsuitable for its destiny, and claims that the rarity of such an animal is recognized there. He adds that according to the above-mentioned source, Moses and Joshua offered only one such 'red' cow for that purpose. Upon investigation, this rendering of the Mishnaic text appears worse than inaccurate. Joshua is not mentioned at all. Not the rarity of the 'red cow' is discussed, but that of the ceremony prescribed in Num. 19:1-21. There is agreement about the information that

from Moses to Ezra the ceremony was never enacted; on the other hand, there follows a discussion about the number of the 'red' heifers offered from Ezra to the destruction of the Second Temple. Therefore, there is no basis in our Mishna for the notion of the 'rarity' of the 'red' heifer as such (and see below). In actual fact, Gradwohl does not give up the 'red' definition, but attempts to modify it somewhat, while misreading the Mishna along the way.

Even Snaith, who recognizes that different shades of 'red' might be designated by DTW, retains the traditional 'red heifer' translation. Tindeed, he is forced to do so because of the importance he attributes to the 'red' element (relating to blood rather than fire 18 as a cleansing, desinning agent. Naturally, if 'red' is DTW then the origin and visual symbolism of the ritual would be lost if the heifer is discovered to be 'non-red'. Snaith evades the problem by declaring that it is not always possible to be precise in matters of colour - which is perfectly true - and by citing the Mishna (mentioned above) concerning the rarity of such an animal.

G.B. Gray admits that "no unnatural colour is intended; for though the word by at times denotes a brilliant red colour (as of blood), it is also used where we should rather speak of a brown, or reddish brown". <sup>29</sup> So far so good. But Gray is looking for the symbolism of the rite too, so he seems to retreat to a safe "Why the cow had to be red is uncertain", and suggests the colour of 'blood', or of 'ruddy, golden corn'. <sup>30</sup>

Clearly, the cow cannot be 'red'. Whether its skin has a reddish sheen or not is beside the point: today we would probably term it 'bay' or 'brown' in English, bin (= brown') in Modern Hebrew. There is no contemporaneous term referring to 'brown' in OT Hebrew. In the absence of a specialized term that refers to the chromatically neutral area between 'red' and 'black' (or 'dark'), this territory is divided between the two polarized terms. (Berlin and Kay refer to this phenomenon when they describe stage II, e.g. three-term languages: the term for red in this stage "includes all reds, oranges, most yellows, browns, pinks and purples (including violet)" Me cannot argue that the lack of a specifying term for 'brown' points to a lack of its identification as a specific entity: as there are no 'tag' 'D'O' its identification as a specific entity: as there are no 'tag' 'D'O' its identification as a specific entity:

### ארבעת מיני האתרוג

הדמיון ללימון מטעה: האתרוג לכל צורותיו הוא מין עצמאי, שסוגים שונים שלו מגודלים בהודו, במרוקו, בתימן, ביוון - ובארץ ישראל. בעקבות פרי עץ ההדר

### ארי זיבוטופסקי וארי גרינספן

תורה מצווה אותנו ליטול ארבעה מינים בחג הסוכות, ובהם 'פרי עץ הדר': "וּלקחתם לַכם בַּיוֹם הָרָאשׁוֹן פָּרִי עֵץ הָדָר כַּפּּת הְּמָרִים וַעֲנַף. עץ-עָבת ועַרבִי-נָחַל, ושִׁמַחְתֵּם לִפְנֵי ה' אֵ-לֹהֵיכֵם שבעת ימים' (ויקרא כג מ').

זהות פרי עץ ההדר אינה מפורשת בתורה. הרמב"ם צייז שאלמלא המסורת שבעל פה. לא היינו יכולים להסיק ש"פרי עץ הדר" הינו האתרוג. אבל גם אחרי שהגדרנו את פרי עץ הדר כאתרוג, שערי ספקות לא ננעלו. כיום מוכַּרים ארבעה סוגים עיקריים של אתרוגים: אתרוג ארץ ישראלי. אתרוג מרוקאי. אתרוג איטלקי ואתרוג תימני. מלבדם נזכיר גם מין אחר, הוא אתרוג האצבעות. אך גם בין ארבעת הסוגים ה'רגילים' קיימים הבדלים חיצוניים מובהקים. מהו האתרוג

עיקר חזקת הכשרים מפני שאין להם גרעיני זרע. לענ"ד הפריז על המידה, כי במרוקו היו גאוני ארץ אבירי התורה ואין הסברות של מע"כ הכרחיות כולי האי עד שתהיינה כדאי לדחות קבלתם. ואפשר ששינוי האקלים גרם להם שלא יצליחו לגדל גרעיני זרע... ואולי יש תירוץ אחר לקושיה זו ואין בנו כוח לדחות הקבלה שלהם מפני קושיא בעלמא וגם אנו רשאים לקבלם.

אחרים טוענים שטבע אתרוגים אלו הוא שאינם עם גרעינים. והעובדה שעל עץ אחד יכולים להיות אתרוגים עם גרעינים ואחרים ללא גרעינים מוכיחה שגם הפירות ללא הגרעינים הם אכן אתרוגים.

כאשר העלינו לפני כמה שנים בפני פרופסור יהודה פליקס ז"ל, מומחה לצמחי התנ"ך, את השאלה היכן ניתן למצוא אתרוג מקורי בלתי מורכב, תשובתו שלחה אותנו הרחק אל הרי האטלס במרוקו. בלב

הרים, בוואדי בתוך המדבר, נפרש לעינינו מראה קסום

ו'תנ"כי'. של בקעה ארוכה וצרה ובמרכזה רצועה של

על גבי דורות באופן פשוט ולא מתוחכם ובתנאים

פרמיטיביים. אין ספק כי הם גדלים בסביבה מנותקת

ונטולת השפעה מכל גידול פרי הדר אחר. גם פרופסור

גולדשמידט, מומחה עולמי לאתרוגים, שוכנע לאחר

ביקור בפרדסי מרוקו שהאיכרים שם אינם מרכיבים

באירופה נחלשו שורשי עץ האתרוג מבקטריה ששמה

מלסקו, וכדי לחזק את שורשיו הכליאו אותו על בסיס

עץ החושחש. שאינו מותקף על ידי אותה בקטריה.

במרוקו בקטריה זו אינה קיימת. וממילא שורשי העץ

בתרנ"א. 1891. כתב הרב אברהם בנימיז קלוגר מברודי

במכתב שהוא מכיר את האתרוגים המרוקאים מעל

שלושים שנה, ושאביו, הרב שלמה קלוגר – הלא הוא

הפוסק החשוב בעל שו"ת 'האלף לד שלמה' – נהג

בניגוד לאתרוג המרוקאי. באתרוג התימני קיימים

כנראה הסימנים התלמודיים. האתרוג התימני הינו הפרי

הענק המופַר, שמשקלו יכול להגיע לכדי 3 קילוגרמים.

מסביב לגרעינים קיימים חללים קטנטנים שמתאימים

לתיאור "חדרי הזרע" שבגמרא. אתרוגים אלו גדלו

לא רק יהודי מרוקו השתמשו באתרוג המרוקאי.

בנוסף. מוסיפים וטוענים תומכי האתרוג המרוקאי.

את עצי האתרוג, לא בעבר ולא בהווה.

חזקים ואין צורך להכליאו.

האתרוג התימני

לברך עליהם.

שבט הברברים המקומיים מגדל אותם דורות

כחמשה קילומטר של עצי אתרוג מרוקאיים.



גרינספן מצביע על ההרכבה

האמיתי, והאם אתרוג אחד מהודר יותר מחברו? ראשית. נעמוד על מאפייניהם של האתרוגים

### האתרוג המרוקאי

מבנהו של האתרוג המרוקאי צר וארוך, ולו פיטם יפה. שלא כאתרוגים האחרים הוא מלא מיץ, וטעמו כטעם הלימון. לעיתים, וככל שהפרי צר יותר, הוא אינו מכיל גרעינים. הגמרא, הדנה באתרוגים, מזכירה שמצויים בו גרעינים ו'חדרי גרעינים': בשל כד סברו המתנגדים לאתרוג המרוקאי שהוא פסול, שכן אינו דומה לאתרוג המתואר בגמרא.

בסוגיה זו דן הרב שמואל דוד מונק זצ"ל בשו"ת 'פאת שדר' (עמ' 113):

אבל מה שרוצה מע"כ [מעלת כבודו] לערר על



עצי האתרוג המורכבים של איטליה משמשים לעשיית ליקר

בתנאים פרימטיביים ללא חשש להרכבה, אין מיץ בתוכם ובשרם עבה ביותר. הרב סעדיה גאון מתרגם לערבית את המילה אתרוג "אל תרונגו". לפני שנה, בטיול באתיופיה, ראינו בשוק של אדיס אבבה אתרוגים תימניים גדולים מאוד. לשאלה לשמם, ענתה הרוכלת "אל תרונגו".

איטלקי, מרוקני ותימני: חתך בשלושה אתרוגים

עד עצם היום הזה הפרי נאכל על ידי המקומיים בתימן ובאתיופיה השכנה. זהו סימן טוב לזיהויו, שכן מהמקורות התלמודיים עולה ללא ספק שהאתרוג הוא פרי המיועד לאכילה, המשנה (סוכה ד' ז') מספרת שהילדים היו אוכלים אותו בבית המקדש בהושענא רבה. בגמרא (שבת קט ע"ב) מובא שאתרוג מתוק משמש לתרופה, וכן משתמשים באתרוגים כדי למדוד שיעור של מזון לעירוב. גם בתקופות מאוחרות יותר נזכר האתרוג כמאכל: בתוך סימני ראש השנה מזכיר הטור את המנהג לאכול אתרוג, והשולחן ערוך מקדיש סימן שלם (או"ח תרס"ה) לשאלה מתי מותר לאכול את האתרוג בסוף החג.

גודלו הייחודי של האתרוג התימני אינו בעיה – שכן כבר בגמרא (סוכה לו ע"ב) מסופר על רבי עקיבא שנאלץ להחזיה את האתרוג על שכמו מפאת גודלו. חשובה מכך היא העובדה שבאתרוגים אלו השתמשו יהודי תימן במשך הדורות, ומסורתם מכשירה אותו. וכלשוז בעל 'פאת שדד'. "הם קיבלו שמיז זה הדומה לאתרוג שלנו הוא בכלל מין האתרוג, ולמה לא נקבל קבלתם".

### האיטלקי האתרוג והארץ ישראלי

במשך מאות שנים השתמשו יהודי אירופה באתרוגי איטליה ויוון לקיום המצווה. אתרוגים אלו מוכרים לכולנו בשל דמיונם לאתרוגי ארץ ישראל. יש להם מיץ, אך טעמו כטעם הלימון, והוא מגודל באיטליה להכנת ליקר. צורתם הנאה של אתרוגים אלה החשידה אתרוגים אלה ב'הרכבה'. חכמים שונים חששו שהאתרוג הוא הרכבה על גזע עץ הלימוז או החושחש. שמחזק ומאריד את חיי האתרוג. וממנו הוא מקבל את טעמו.

מבחינה מדעית בוטנית. ההרכבה אינה משפיעה על הפרי – בניגוד למה שחשבו חלק מבעלי ההלכה – אלא מהווה רק אמצעי להעברת תזונה לעץ הרוכב. הדבר ניכר כאשר מאפשרים לבסיס, ולא רק לרוכב, להצמיח פירוח: אז מגלים שהפירות שצומחים מז הבסיס שונים לגמרי מאלה שגדלים על הרוכב. ובכל זאת, הקפידו במשך הדורות להשתמש רק באתרוגים שיש לגביהם מסורת שאינם מורכבים. ואלו האתרוגים שנמכרים היום בשוקי ארבעת המינים.

לעומת זאת. היים חשש הל לבעיה בגידול אתרוגים סמוד לזנים אחרים של פירות הדר. במידה שאבקה של זן אחד באה במגע עם פרח מזן שני, אז ישנו חשש לשינוי גנטי אפשרי. בעיה זו התעוררה באירופה ובא"י בשל צפיפות הפרדסים. כאשר חקלאי הבחין בפרי ששונה בצורתו מהאתרוג הוא נאלץ לעקור את העץ. כדי להימנע ממצבים כאלו. סביר להניח שבמהלד



ההיסטוריה גודלו אתרוגים ופירות אחרים בשתילים

ולא בזרעים – שכן השתיל מכיל חומר גנטי זהה ואין

ארץ ישראל ראו גם חשיבות גדולה בשימוש דווקא

בפרי הארץ. כך כתב רי"א הלוי עפשטיין, בספרו

ולכן כל איש מישראל אשר נגע יראת ה' בליבו

לא יקח רק אתרוגי א"י ואיך לא נבוש ולא נכלם

בדבר מצוה שנוכל לקיימה מפרי ארצנו הקדושה

ליטול דווקא מארץ העמים אוי לה לאותה בושה

אוי לה לאותה כלימה ועל זה נאמר "וימאסו

אתרוג האצבעות הוא ללא ספק האתרוג המעניין

בעקבות מחסור של אתרוגים בהודו פנו היהודים

ביותר. האתרוג גדל באיזור אסיה ונחשב מבחינה

גנטית אתרוג לכל דבר. אצבעותיו "המפלצתיות"

נובעות משינוי גנטי שגרם לאי חיבור פלחיו.

בארע חמדה )או"ח תשמ"ח. כ"טו

אתרוג האצבעות

ישנם פוסקים שמלבד ההגנה על כשרות אתרוגי

חשש לטוהר הזז.

ערוך השולחן':

הבויאישיחי פסל. אתרוג אצבעות

לרב עבדאללה סומך, מחבר שו"ת 'זבחי צדק', והוא אישר את השימוש באתרוגים אלה. רוב הפוסקים, כולל תלמידו ה'בן איש חי', אינם מקבלים אתרוגים אלה ככשרים, מאחר שאיז אנו מוצאים אותם במסורת והם אינם עונים על ההגדרה ההלכתית של פרי עץ הדר.

סקרנו כאן כמה זני אתרוגים שאינם מורכבים, השונים למדי אלו מאלו. באיזה מהם השתמש יהושע בהכניסו את העם לארץ ישראל?

במחקר גנטי שנעשה על אתרוגים על ידי פרופסור גולדשמידט ושותפיו. נמצא שעל אף השינוי בצורתם כל סוגי האתרוגים קרובים אחד לשני מבחינה גנטית ורחוקים מהלימוז. הנה לנו שלמרות אלפי שנות גלות ותלאות, מסורת האתרוג שרדה, ועם ישראל הצליח להמשיך ולברך בכל הדורות בשם ובמלכות על מצוות החג. ■

ARI Z. ZIVOTOFSKY AND ARI GREENSPAN

### THE STORY BEHIND AS SUKKOS THE

APPROACHES, we search for the ideal *esrog* among the many on display, complacent with respect to the identity of the fruit, comfortable

with their country of origin, and taking for granted the abundant supply from which to choose. The Torah, however, instructed us with only the non-specific "pri eitz hadar." What does it refer to? Is there a specific species? What does the ideal esrog look like? What have Iews used at different times and in different lands? Many of us recall the flaxwrapped esrog from before the current environmentally unfriendly plastic was introduced. Our research into the recent past has revealed some interesting halachic history that predates most people's recollections.



The Torah (Vayikra 23,40) commands us: "On the first day [of Sukkos], you should take for yourself the fruit of the 'eitz hadar,' an unopened palm frond, the branch of the braided [myrtle] tree, and willows of the brook, and you shall rejoice before the L-rd your G-d for seven days." We customarily translate pri eitz hadar as a citron, Citrus medica, what we call an esrog. This identification is based solely on a mesora going all the way back to Moshe Rabbeinu. The Rambam explains that the Torah mandated taking specifically an esrog and the other three species because they are readily available in the Land of Israel. Because esrogim grow naturally in the area around the Mediterranean, Sephardim often had access to them in the regions where they lived. For Ashkenazim, however, the acquisition of an esrog presented a yearly challenge because they were required to import them from afar, usually from places where there were long-standing traditions about their acceptability. For early American Jews, on the other hand, the most convenient source was neither Europe nor the Mediterranean, but the Caribbean, where the climate is also conducive to their growth. But the novelty of *esrogim* from an unprecedented region raised concerns about their acceptability among the newly settled Jews.

In 1847, the Jewish monthly *The Occident* (Vol. V, No.2, Iyar 5607 / May 1847), edited by Isaac Leeser (1806-1868), one of the earliest defenders of Orthodoxy in the USA, published a letter on the subject. It was written by Rabbi Abraham Rice (Reiss) (1800-1862), a *musmach* of Rabbi Abraham Bing of Würzburg, and the first *musmach* to live and serve in the US. He wrote:

My Dear Sir,

It is not long since, that several of my friends urged me to come out publicly, in your periodical, with my opinion about the esrogim, which are yearly brought from the West Indies to this country. I am so much disinclined to give publicity to anything of a controversial nature in matters of our religion, that even now I should not trouble you, but that the time is approaching when our yearly communications are made to the West Indies for the supply of citrons, and I think it therefore my duty, for the sake of our religion, to state that these esrogim are kosher, and there cannot be found any word against them in all poskim, Rishonim and Acharonim. All rumors that were

RABBI ZIVOTOFSKY IS TRAINED AS A SHOCHEIT, HAS A PH.D. IN BIOMEDICAL ENGINEERING AND TEACHES IN BAR ILAN UNIVERSITY. HE LIVES IN BEIT SHEMESH, FROM WHERE HE WRITES WIDELY ON JEWISH TOPICS. DR. GREENSPAN IS A PRACTICING SHOCHEIT, MOHEL, AND SOFER. HE LIVES IN EFRAT AND HAS A PRIVATE DENTAL PRACTICE IN YERUSHALAYIM. THEY HAVE BEEN CHAVRUSOS AND PARTNERS IN HALACHIC ADVENTURES FOR OVER 25 YEARS. THEIR LAST APPEARANCE IN THESE PAGES WAS "SHOFAROS: ARE THEY ALL THE SAME?" SEPT. '08.



Child Development Specialists
Helping Infants & Toddlers
with Developmental Delays and Disabilities



Evaluation and a full range of Therapeutic Services provided at our Center or in the privacy of your home Bilingual Services Available

Services are provided based on the child's needs as determined by the NYC Early Intervention Program. The Early Intervention Official will determine the location and provider of any needed services. This Early Intervention Program is funded & regulated by the NYC Dept. of Health & Mental Hygiene.

### **Executive Offices:**

649 Thirty-Ninth Street Brooklyn, New York 11232

### **Queens Office:**

70-14 141st Street Flushing, New York 11367

SERVING BROOKLYN, QUEENS, STATEN ISLAND & MANHATTAN

www.challenge-ei.com

set afloat against the kashrus of these esrogim are founded in error and misinformation. Now, my dear sir, I wish only to promote the unity of Israel in matters of religious observances, and endeavor to effect that our brethren of Israel shall not be willfully deprived of the observance of mitzvas lulav without just cause.

I remain, very respectfully, Your obedient servant, A. Rice

Others saw the Caribbean *esrogim* as pristine and unadulterated. Rabbi



Author of Eitz HaSadeh

Eliyahu Posek, writing in Eitz Hasadeh (page 66), quotes Teshuvos Divrei Yoseif regarding "American esrogim," known as "West Indie esrogim." The Divrei Yoseif said that upon

researching the subject, he reached the conclusion that their slightly different appearance was because they are the true esrogim as brought forth from the earth and found in prehistoric forests for thousands of years before man had a chance to modify them with all sorts of manipulations. No man was there to graft them or do other modifications, as was done to many of the fruit species in Europe. Indeed, the European esrogim, he says, were thus improved, and that is why they have an enhanced look and taste. Teshuvos Divrei Yoseif suggests that as a result of the expulsion from the Garden of Eden and the attendant curse of the land, all trees descended from their original perfect state at Creation to their wild state that then needed perfecting via human intervention. Rabbi Posek argues that in his view this is not true regarding esrogim, which remained in their perfect state, and thus, all esrogim, West Indie and European, are the same species in the same perfect state.

On the other hand, there were those who did not approve of the local American *esrogim*. Dr. Henry Illoway

writes<sup>1</sup> regarding his father, Rabbi Bernard Illowy (1814-1871):

"In the year 1861, the first year of his ministry in New Orleans, it was impossible, owing to all communications with northern cities being cut off, to obtain *Ethrogim*. *Lulabim*, *Hadassim*. 'Arbe Nahal were to be had in abundance, being native to the soil, but not *Ethrogim*. The *Ethrog* that grew indigenously was found to be *passul*. In the emergency, my father decided that they should be used, but without the usual *Berakah*, *al netilas Lulav*.

### AN ESROG FOR EACH PERSON

oday, it is commonplace for every person to have his own *esrog*, but this luxury was not always the case. In fact, for Jews in northern Europe, an *esrog*, which only grows in temperate climates, was usually not available for each person, and sometimes not at all. It was not uncommon to have only one for a town, to be shared by all the members of the community.

An extreme example of this can be seen in a question asked of Rabbi Yisroel Isserlein (1390-1460), a leading poseik in Germany (Terumas Hadeshen, vol. 2, 52). It transpired that several communities had access to only one esrog. Everybody wanted to perform the mitzvah, so before Sukkos, they cut the esrog into pieces and sent a piece to each kehilla. By the time the pieces reached some of the communities, they had shriveled to smaller than the size of an egg. Nonetheless, on the first day of Sukkos, they said a beracha over those small, dried, shrunken *esrog* pieces. The Terumas Hadeshen rules that what they did was incorrect, and explains that even if the pesul of chaseir (less than a whole esrog) is only a lechat'chila problem, this case is even worse, because the pieces were less than the minimum shiur. Two poignant facts are illustrated by this incident: 1) the dearth of esrogim and

<sup>1</sup> Sefer Milchamos Elokim, being the controversial letters and the casuistic decisions of the late Bernard Illowy, 1914., page 32

the difficulty of acquiring them; and 2) a yearning to fulfill the mitzvah.

- Surprisingly, it was not only in Northern Europe that entire cities had only one esrog. Venice, in the 16th-17th centuries was a time of strange "kidnappings" for the Jewish community.2 The local medical school had constant need for corpses for dissection but the Jewish community, owing to their respect for the deceased, was unwilling to furnish its quota. They obtained an exemption by a considerable annual payment, but nonetheless, the students resented this "privilege" and bodies were sometimes intercepted and "kidnapped" on their way to burial. The Jews actually built a hiding place in the ghetto in which to conceal bodies until the funeral. A less serious case of kidnapping took place one Sukkos in the sixteenth century, during the ghetto's golden age when close to 5,000 Jews lived there. Only one perfect esrog was available in the entire city, and it was shared by the various communities. One day, while it was being taken from the German to the Italian synagogue, it was "kidnapped" by a riotous band of students, who would not return it until they were paid an immense ransom.
- After Sukkos of 1747, Rabbi David Pardo (Venice, 1719 – Jerusalem, 1792, a mechutan of the Chida, in Michtam Ledovid 6) dealt with an interesting question from the small Sicilian town of Ragusa, where he once served as rabbi. There was a town that had only one esrog, but many lulavim. A nearby town, which yearly was supplied with the arba minnim from the first town, had no esrog that year, as the first town did not have any to supply. On Chol Hamo'ed a representative of the esrog-less town came to the first town and requested, pleaded, and then argued that because its

townspeople had fulfilled the biblical obligation on the first day, and had also used the *esrog* several more days after that, they should now give the *esrog* to them so that they could use it, and at least recite the beracha and Shehechiyanu. It was not sent, and they wanted to know Rabbi Pardo's ruling on what should have been done.

In a long, intricate, response, he first suggests, and then rejects, the possibility that if they cut it in two they can all do the mitzvah. The suggestion is raised that the principle of Rabi Akiva regarding water in the desert - chayecha kodmin, your life takes precedence should apply to mitzvos as well, and the first town would thus not be required to send the esrog. He then suggests that they should have sent it because the first town can still fulfill the rabbinic imperative of zeicher leMikdash, which is what the arba minnim are today during Chol Hamo'ed, with three minim, while the second town could not say the beracha without all four.<sup>3</sup> After additional deliberation, the mondivers that Moshe Moelin, Germany, early 15th century, teshuva 112) had already ruled that if one does not have an esrog, then after the first day, he should use the

other three minnim during Hallel and Hoshanos.



...in memory of a loved one merits them "eternal pleasantness and light to the soul in Gan Eden."

(Chofetz Chaim)

To establish a perpetual Memorial or Honorary Fund at one of our 31 branches across Eretz Yisroel, contact:



Ozer Dalim

1301 Avenue K, Brooklyn, NY 11230 (718) 434-2228

Considering a move to MONSEY?

For careful attention to your individual needs, call us today!

(845) 354-8445



"I wish I could speak to a frum therapist on the phone without giving my name."

### You can! Just call The Yitti Leibel Helpline.

Hours:

Monday-Friday ......8am -12pm Monday-Thursday.....8pm -11pm Sunday ......9am -12pm, 9pm -11pm



### 718-HELP-NOW (718) 435-7669

Chicago.....(800) HELP-023 Lakewood ......(732) 363-1010 Cleveland.....(888) 209-8079 Baltimore.....(410) 578-1111 Detroit .....(877) 435-7611 San Diego .....(866) 385-0348 Toronto......(416) 784-1271
The Rebbetzin Phyllis Weinberg Branch of the Yitti Leibel Helpline

לעלוי נשמת חיה דוסיא בת רי שמואל ברוך ווילהעלם ע״ה (נפטרה יא אייר תשלה) רי ישעיה בן רי משה דוך בראון עה (נפטר ב' סיון תשלה) Dedicated by Mr. & Mrs. Shmuel Boruch Wilhelm

<sup>2</sup> This story can be found in Cecil Roth, Venice (Philadelphia, JPS; 1930), 286-287. I thank Rabbi Eddie Reichman for the source.



Examining a "finger esrog," from left, Rabbi Shlomo Machpud (head of Badatz Yoreh De'ah) and Ari Zivotofsky

they should have given over the *esrog*. Although other Italian rabbis disagreed and brought several proofs, including a responsum of the *Beis Yaakov*, who exempted an individual in a town of many *esrogim* from sending his personal *esrog* to a town with no *esrogim*, Rabbi Pardo stuck to his ruling.

In early 20th century Hungary, Rabbi Dovid Shlomo Frankel (Be'eir Dovid, 18) dealt with the problem of small-town Jews. One year, esrogim were found only in the big cities, while the small towns had none. He wanted to know if one was required to spend sukkos in a big city so as to fulfill the mitzvah. He notes that the Chayei Adam already ruled in the negative for a variety of reasons, including that simcha is also a De'oraisa, and that thus, one should not leave his wife for Yom Tov. After careful analysis of the Chayei Adam's sources as well as other factors, he reached the same conclusion.

### LAST YEAR'S ESROG

The scarcity of esrogim probably motivated some people to save one year's esrog for the following year. This led the Rama (OC 648:1), but not the Mechabeir, to quote the Maharil's ruling (Siman 5) that a year-old esrog is considered definitely dry, and is pasul for the mitzvah. But the practice apparently persisted, and the Taz, disagreeing with the Bach and possibly also with the Gra (648:3), says that this is not a blanket rule, and that a year-old esrog can be tested for halachic freshness. The Mishna Berura cites Bikurei Ya'akov as saying that he personally inspected

an *esrog* that was more than a year old, but had been stored in a metal box in a cool, moist area that preserved its beauty and moisture, and was thus kosher if it passed inspection.

### THE PITOM

The pitom, which invalidates the kashrus of the esrog for at least the first two days in chutz la'Aretz if it is broken off on Yom Tov, is taken by many to be one of the defining signs of the esrog's kashrus. We grew up thinking that an esrog without a pitom is like a day without sunshine. Perhaps some varieties do grow with a pitom, but we know from the following story that the ancient orchards of Eretz Yisroel, which have a mesora of kashrus for hundreds of years, are not like that. In Elul 56374 Rabbi Yaakov HaLevi Sapir, later known by the title of his book Even Sapir, wrote about the halachos of the pitom and tangentially, also discussed the sale of esrogim in the old Yishuv. He describes Yerushalayim of 1835, the year he moved there from Tzefas, as a small community with a Sephardi majority for which "500 esrogim were more than enough" to supply all the people, and that all profits from the sales were strictly controlled and used by the Beis Din for tzedaka for the holiday. As part of a discussion about how he participated in picking the much larger numbers of esrogim then needed by the Ashkenazik community, he describes the orchards of Umm el-Fahem, the principal source of esrogim at the time, and the detailed development of the fruit as follows:

"After the earthquake [in Tzefas] of 1837, the entire kollel of the perushim moved to Yerushalayim... as well as the kollel of the Chassidim and the Hungarians. The Ashkenazim became a large community and split from the Sephardim, also regarding the esrogim.... Here is the process of the growth of the fruit. On the branch where the fruit will form, a flower develops, and after a few days, the fruit itself will appear as the size of a bean, then a nut, and then an egg,

etc., and the flower will shrivel and dry up ... and fall off."

He describes how the vast majority of the *esrogim* lose their *pitom* as a natural process of its drying up and falling off.

"And anyone with understanding will know intuitively with a mere glance which had its pitom removed and which developed naturally without one; in other words, that it fell off as part of the natural growth process"

It is evident that there are two basic types of *esrogim*: those that keep their *pitom* and those that lose their *pitom*.<sup>5</sup>

### STRANGE FINGER ESROG

unique esrog question relates to the curious finger esrog. This odd Llooking fruit, called a Buddha's Hand Citron or a Fingered Citron (Citrus medica var. sarcodactylus), is indeed a citron, but lacks the gene that causes the sections of the fruit to fuse. As a result, rather than the usual spherical or ovoid shape, the fruit is corrugated, wholly or partly split into five, ten, or more finger-like segments, giving it a monstrous finger-like look. Each segment corresponds to one locule of a conventional citrus fruit. Although it smells strongly of citron, it has no juicy pulp hidden beneath its rind, but its strongly aromatic skin is a specialty ingredient in some Eastern recipes. It has been used in China for its fragrance for thousands of years, where it was hung about to perfume a room or used for religious ceremonies. It is also candied and is said to have some medicinal properties. But is it really a halachic esrog?

Genetically it is, but it is not dealt with much in the halachic literature, probably because the areas where it is found and the areas where large Jewish communities existed are for the most part mutually exclusive. The earliest mention in halachic literature seems to be the 13<sup>th</sup> century Yemenite authority, known as Rav Tanchum Hayerushalmi,

<sup>4</sup> In *Halevanon*, 14:2 (August 10, 1877), pages 12-15

<sup>5</sup> More recently, see Rabbi Shmuel Halevi Vozner, *Sheivet Halevi* 1:177 about *pitom*-less *esrogim*.



who suggests that the finger *esrog* is the talmudic (*Sukkah* 36a) "*esrog hateyom*—twin *esrog*" and is kosher.

The next mention is from Iraqi authorities in the 18th century. It seems that in general, the Indian Jews would get their esrogim from Egypt, but one year they came moldy, and the question was raised whether these strange looking fruits were kosher to make a beracha on or not. Rabbi Abdallah Somech (author of Shu"t Zivchei Tzeddek) and his student, Rabbi Yosef Chaim, the Ben *Ish Chai*, both weighed in on the question, with the former permitting its use and the latter forbidding it, and stating that the Talmudic esrog hateyom is not relevant to this question. The question of finger esrogim came up during World War II, when one year, the Jews in Shanghai, including the Mir Yeshiva, had no esrog in the entire city, and someone suggested using finger esrogim. The pe'sak that they received was that they should not use it, not even without a beracha. Among modern poskim, the two poskim of the OU, Rabbi Yisroel Belsky and Rabbi Herschel Schachter, have both written teshuvos against the use of this strange esrog for the mitzvah,

### GARTEL

hat about the gartel, the indentation encircling some esrogim? Note that although other types of fruits may show this phenomenon, the gartel is unique to the esrog among citrus fruits. Some Chassidim prefer an esrog with a gartel for various reasons, and Rabbi Sternbuch writes that he prefers such an esrog because he views it as the surest sign that it's not a *murkav*, even though it is not usually cited as one of the signs of a pure esrog. In fact, the gartel can be shown to be an ancient phenomenon, as there are coins from the period of the Bar Kochva revolt that consistently show an esrog with a gartel,6 as do the mosaics from the 6<sup>th</sup> century Beit Alpha (Gallil) Shul and Caesarea.

6 Note that on the coins from the Great Revolt 65 years earlier, the *esrogim* are always without *gartels*.



Above: Esrogim on ancient Judean coins. Left: "gartel esrog" as seen on Caesarea mosaic

Could it be that such an esrog is actually not a "real" esrog? The continued usage of such a fruit means that the custom of Am Yisroel sees it as the same species, and kosher for the mitzvah. Dr. Ari Schaffer, an Israeli plant scientist, has explained the formation of this "gartel" as follows: When the flower is setting after it opens, the anthers, which carry the pollen, are arranged in a ring-like structure, which generally falls off when the fruit expands. In certain cases, for unknown reasons, this ring of anthers delays falling off for several days, essentially squeezing the middle of the esrog, resulting in the gartel. The gartel is actually a purely external phenomenon. Rabbi Professor Eliezer E. Goldschmidt has shown, and anyone with a gartel esrog can confirm, that the "belt" is only visible in the peel, whereas the pericarp is barely affected. The gartel is simply a slight thinning of the peel in the middle region.

### VARIETIES OF ESROGIM

our major sources of *esrogim* have developed over the centuries, with clear differences inside and out. The typical Ashkenazi esrog is not a particularly tasty fruit, and has very little pulp. The halachic literature is replete with responsa detailing the kashrus and exquisite beauty of the "Yanover" esrogim. Yanover became the catchword for quality esrogim. It was, however, a bit of a misnomer, for Yanover was the mispronunciation of Genoa, which was nothing more than a transshipping point for most of the Italian and Greek Island's fruits. This is the esrog most Ashkenazim are most familiar with; it is neither overly large, nor too small, and in many ways resembles a lemon. The second source, Eretz Yisroel, began exporting its esrogim in the 1800s.

Here, too, concerns of grafted *esrogim* were raised, and the charges were not completely without merit. But assuming all things being equal and kosher *esrogim* could be had, there were rabbis who felt that it is a *hiddur mitzva* to use an *esrog* grown in the Holy Land.

One of the more interesting and certainly exotic locations for high quality *esrogim* is Morocco. The characteristic tall and slender *esrog*, always with a perfect *pitom*, but often a seedless fruit, comes from the Atlas Mountains. Finally, there is the huge and unusual looking Yemenite *esrog*. It is hailed (by Yemenites) as the original and most ancient of all *esrogim*, due to the centuries of isolation in which the Jews of Yemen lived. There is very little pulp; rather, the white part below the skin is thick and that is what is eaten.

### Conclusion

Today, the reality is far different than in years past. For the vast majority of us, whether in the US or Israel, the selection of *esrogim* is plentiful and varied. Rather than being limited in number and to the local variety, any of us can have his own esrog, and it can be Israeli, European, Moroccan, or Yemenite (although not usually a finger esrog). And indeed, many of the leading poskim have "taken sides" and chosen to use esrogim other than those from the region where their ancestors lived. So, which is the real, original, and most authentic of the esrogim? The question is really not relevant – all have traditions going back in history that Jews used them for the mitzvah. And recently, Rabbi Professor Eliezer Goldschmidt and collaborators showed that genetically, all esrogim are a single species. So, as you hold your arba minnim this year and catch the scent of the esrog, whatever type it is, wafting up at you, rest assured that what you hold is a genuine esrog. And despite the abundant supply, try to appreciate it the way our ancestors did when they would carefully cut up the prized, sole esrog so that every person in each town could use a small piece of it.